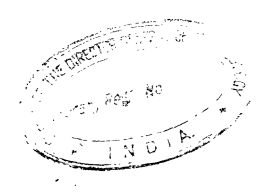
#### GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

### CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 891.05/V.O.J.

**D.G.A. 79.** GIPN—S4—2D. G. Arch. N. D./57.—25-9-58—1,00,006.





#### VIENNA

## ORIENTAL JOURNAL

EDITED

BY

#### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

31462

PARIS ERNEST LEROUX

OXFORD JAMES 'PARKER & CO.

K U. K. HOF- UND UNIVERSITÄTS-BUCHHÄNDLER.

BUCHHÄNDLER DER KAISERLICHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN.

LONDON LUZAC & Co.

TURIN HERMANN LOESCHER.

NEW-YORK LEMCKE & BUECHNER (FORMERLY B. WESTERMANN & CO.)

BOMBAY EDUCATION SOCIETY'S PRESS.



# Date. 23. 5. 57.

#### Contents of volume XXII.

#### Articles.

|                                                                              | т.        |
|------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Strophenbau und Responsion in Ezechiel und den Psalmen, von D. H. MÜLLER     | Page<br>1 |
| Zu den altpersischen Inschriften von Behistun, von Chr. Bartholomae          | 65        |
| Zwei arabische Inschriften aus Arabia Petraea, von Alois Musil.              | 81        |
| Hanscrit, von Theodor Zachariae                                              | 86        |
| Teachings of Vedanta according to Ramanuja, by V. A. Sukhtankar              | 121       |
| Šõšannā, von Immanuel Löw                                                    | 154       |
| Eine neue Bezeichnung des Pronomen absolutum im Ägyptischen, von Hermann     |           |
| Junker                                                                       | 175       |
| Erklärung, von Fritz Hommel, E. Glaser und D. H. Müller                      | 180       |
| Die Verleihung des Titels "Fürst der Muslimen" an Jûsuf ibn Tâšfîn, von Karl |           |
| WILHELM HOFMEIER                                                             | 184       |
| Das Apâlâlied, von L. von Schroeder                                          | 223       |
| Berberische Studien, von Hugo Schuchardt                                     | 245       |
| Zur Strophik des Qurâns, von R. Geyer                                        | 265       |
| Teachings of Vedanta according to Ramanuja, by V. A. Sukhtankar (Schluß).    | 287       |
| Beiträge zur indischen Grammatik, von Chr. BARTHOLOMAE                       | 334       |
| Wilhelm Cartellieri †                                                        | 343       |
| Berberische Studien, von Hugo Schuchardt (Schluß)                            | 351       |
| Die §§ 280 – 282 des Gesetzbuches Hammurabis, von Dr. M. Schore              | 385       |
| Die §§ 280-282 des Gesetzbuches Hammurabis, von D. H MÜLLER                  | 393       |
| Über Musils Forschungsreisen, von R. Brünnow                                 | 399       |
|                                                                              |           |
| Reviews.                                                                     |           |
| F. THURNEAU-DANGIN, Die sumerischen und akkadischen Königsinschriften, von   |           |
| Friedrich Hrozný                                                             | 104       |
| Dr. Moses Schorr, Altbabylonische Rechtsurkunden aus der Zeit der I. baby-   |           |
| lonischen Dynastie, von N. Rhodokanakis                                      | 108       |

| Page |
|------|
| 116  |
| 200  |
| 208  |
| 344  |
| 345  |
| 346  |
| 415  |
|      |
| 422  |
|      |
|      |
| 118  |
| 119  |
| 348  |
| 349  |
| 350  |
| 431  |
| 436  |
|      |
| 439  |
|      |

## Strophenbau und Responsion in Ezechiel und den Psalmen.

٧an

#### D. H. Müller.

Rascher als mir lieb ist, gehe ich wieder daran, drei neue Belege für meine Strophentheorie der Öffentlichkeit vorzulegen. Sie drängten sich mir in einer Weise auf, daß ich sie, um Ruhe für andere dringende Arbeiten zu gewinnen, abschütteln muß. Diese Belege sind, so unglaublich es scheinen mag, durch die von Eduard Sachau veröffentlichten Papyrusurkunden von Elephantine hervorgerufen worden. Die höchst seltsame Tatsache, daß Kambyses bei seiner Eroberung Ägyptens (525 v. Ch.) dort schon den Tempel in Elephantine vorgefunden hat, erinnerte mich daran, daß Lektor M. Friedmann im Jahre 1888 in einer hebräisch geschriebenen kurzen Abhandlung "Ezechiel, Kapitel zwanzig", die Hypothese aufgestellt hat, daß die Ältesten, welche bei Ezechiel erschienen waren, um JHWH zu befragen, ihn bewegen wollten, ihrem Plane, einen Tempel nach Art des jerusalemischen in Babel zu erbauen, seine Zustimmung zu erteilen.

Durch den bedeutsamen Fund von Elephantine schien mir diese Hypothese in eine neue historische Beleuchtung gerückt worden zu sein und ich hielt es für angemessen, das zwanzigste Kapitel auf diese Vermutung hin zu prüfen. Kaum daß ich die inhaltliche Unter-

Der hebräische Titel lautet: מאת מאיר איש שלום כ' מאת יחוקאל סימן כ' מאת מאיר איש שלום מורה בנית מדרש בורנא הבירה.

suchung in Angriff nahm, trat mir die strophische Gliederung mit einer solchen Evidenz entgegen, daß ich nun ein doppeltes Interesse daran hatte, diese Rede zu prüfen: ein sachliches und ein formales. Zu welchen Resultaten ich dabei gekommen bin, wird man weiter unten erfahren.

Die minutiöse Untersuchung einzelner Wendungen in der Rede Ezechiels, insbesondere des Ausdruckes "und sie waren widerspenstig gegen mich" (ניברו ביי), der sich dreimal im Kap. 20 wiederholt, führte mich auf ähnliche Wendungen in dem Psalm 78 und gab mir so den Schlüssel in die Hand, diesen Psalm strophisch zu zerlegen.

Durch Zufall und weil ich mich wieder mit der Strophenfrage etwas intensiver beschäftigte, stieß ich nun auch auf die Spuren eines strophischen Aufbaues in Ezech. 23 und so stehe ich nun wieder vor dem Problem, welchem ich nach Möglichkeit aus dem Wege gehen möchte, das aber immer wieder an mich herantritt.

Und wieder ist es ein eigentümlicher Zufall, daß diese drei Beispiele die wichtigsten drei Typen meiner Strophentheorie repräsentieren. Ezech. 20 ist eine nüchtern-prosaische Rede, wo der Gedanke vorherrscht und ein Schematismus vorwaltet, bietet aber so sichere Paradigmata der Responsion, wie sie selbst bei diesem Propheten nicht häufig sind. Ganz anders verhält es sich mit Ezech. 23. Es ist eine poetische Gleichnisrede, wie sie Ezechiel liebt, mit starker Hervorkehrung des sexuellen Elements. Die Sprache ist gehoben und rhythmisch, die Responsionen seltener und minder sinnfällig, aber doch deutlich genug. Der Ps. 78 ist endlich wie alle hagiographischen Stücke rhythmisch mit geringen Ansätzen zu Responsionen, aber die Absätze sind durch respondierende Wendungen scharf markiert.

Ein sorgfältiges Studium derartiger Typen, von denen hier drei charakteristische vorliegen, dürfte vielleicht für diejenigen heilsam sein, die mit großer Gelehrsamkeit und großem Scharfsinn auf einspurigen metrischen Geleisen in falsche Richtungen sich bewegen.

#### Ezechiel Kap. 20.

- ויהי בשנה השביעית בחמישי בעשור לחדש באו אנשים מזקני (1) ישראל לדרש את יהוה וישבו לפני
  - (2) ויהי רבר יהוה אלי לאמר
  - (3) כן אדם דבר אתזוקני ישראל ואמרת אליהם כה אמר אדני יהוה הלדרש אתי אתם באים חי אני אם אדרש לכם נאם אדני יהוה.
    - את התשפט בן אדם התשפט בן אדם (4) את תועבות אבותם הודיעם

A, 0.

(5) ואמרת אליהם

 כה אמר אדני יהוה
 ביום בחרי בישראל
 ואשא ידי לורע בית יעקב
 ואוָדע להם בארץ מצרים
 ואשא ידי להם לאמר
 אני יהוה אלהיכם

#### A, 1.

- (6) ביום ההוא נשאתי ידי להם להוציאם מארץ מצרים אל ארץ אשר תרתי להם¹ זבת חלב ודבש צבי היא לכל הארצות
   (7) ואמר אליהם
  - איש שקוצי עיניו השליכו ובגלולי מצרים אל תממאו אני יהוה אלהיכם

<sup>1</sup> Vielleicht sind die beiden Zeilen so abzuteilen: ביום ההוא נשאתי ידי להם להוציאם טארץ טצרים [הלהביאם] אל ארץ אשר תרתי להם.

A, 2.

(8) וימרו בי ולא אבו לשמע אלי איש את שקוצי עיניוהם לא השליכו ואת גלולי מצרים לא עובו ואמר לשפך חמתי עליהם לכלות אפי בהם בתוך ארץ מצרים

A, 3.

(9) ואעש למען שמי לכלתי החל לעיני הגוים<sup>2</sup> אשר נודעתי אליהם לעיניהם להוציאם מארץ מצרים

B, 1.

(10) ואוציאם מארץ מצרים ואבאם אל המדבר (10) ואתן להם את חקותי ואת משפטי הודעתי אותם אשר יעשה אותם האדם וחי בהם (12) וגם את שבתותי נתתי להם להיות לאות ביני וביניהם לדעת כי אני יהוה מקדשם

B, 2.

(13) וימרו בי בית ישראל במדבר בחקותי לא הלכו ואת משפטי מאסו אשר יעשה אותם האדם וחי בהם ואת שבתותי חללו מאד ואמר לשפך חמתי עליהם במדבר לכלותם

אשר המה בתוכם MT add. אשר המה

В, 3.

ואעשה למען שמי לבלתי החל לעיני הנוים [אשר המה בתוכם] <sup>1</sup> אשר הוצאתים לעיניהם

B, 4.

(15) וגם אני נשאתי ידי להם במדבר לכלתי הביא אותם אל הארץ אשר נתתי [להם] זבת חלב ודבש צבי היא לכל הארצות (16) יען במשפטי מאסו ואת חקותי לא הלכו בהם ואת שבתותי חללו כי אחרי גלוליהם לבם הולך

C, 0.

(17) ותחם עיני עליהם משחתם ולא עשיתי אותם כלה במדבר (18) ואמר אל בניהם במדבר בחקי אבותיכם אל תלכו ואת משפטיהם אל תשמרו ובגלוליהם אל תטמאו (19) אני יהוה אלהיכם

C, 1.

[אני הוצאתי את אכותיכם ממצרים]<sup>2</sup> בחקותי לכו ואת משפטי שמרו ועשו אותם

יאת שבתותי קדשו והיו לאות כיני וכיניכם לדעת כי אני יהוה אלהיכם

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fehlt in MT, ist aber aus V. 9, wo es überschüssig ist ergänzt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fehlt im MT.

C, 2.

(21) וימרו בי הבנים בחקותי לא הלכו ואת משפטי לא שמרו לעשות אותם אשר יעשה אותם האדם וחי בהם את שבתותי חללו ואמר לשפך חמתי עליהם לכלות אפי בם במדבר

C, 3.

(22) והש תי את ידי ואעש למען שמי לבלתי החל לעיני הנוים אשר הוצאתי א[ב]ותם¹ לעיניהם

C, 4.

להפין אני נשאתי את ידי להם במדבר להפין אותם בגוים ולזרות אותם בגוים ילורות אותם בגוים (24) יען משפטי לא עשו וחקותי מאסו ואת שבתותי חללו ואחרי גלולי אבותם היו עיניהם

> ונם אני נתתי להם חקים לא מובים ומשפטים לא יחיו בהם (26) ואטמא אותם במתנותם בהעביר כל פטר רחם למען אשימם וידעו כי "אני יהוה

למען אשר ידעו אשר MT אותם. למען אשר ידעו אשר.

D.

לכן דבר אל בית ישראל בן אדם ואמרת אליהם כה אמר אדני יהוה עוד זאת גדפו אותי אבותיכם במעלם בי מעל

(28) ואביאם אל הארץ
אשר נשאתי את ידי לתת אותה להם
ייראו כל גבעה רמה וכל עץ עבות
ייבחו שם את זבחיהם
ייתנו שם כעם קרבנם
יישימו שם ריח ניחוחיהם
יימיכו שם את נסכיהם

(29) ואמר אליהם מה הבמה אשר אתם הבאים שם ויקרא שמה במה עד היום הזה!

E.

(30) לכן אמר אל בית ישראל כה אמר אדני יהוה הבדרך אבותיכם אתם נממאים ואחרי שקוציהם אתם זונים

(31) ובשאת מתנותיכם בהעביר בניכם באש אתם נטמאים לכל גלוליכם עד היום ואני אדרש לכם בית ישראל תי אני גאם אדני יהוה אם אדרש לכם.

והעולה על רוחכם היו לא תהיה (32) אשר אתם אומרים נהיה כנוים כמשפחות הארצות לשרת עץ ואבן (33) הי אני נאם אדני יהוה אם לא ביד חזקה ובזרוע נטויה ובחמה שפוכה אמלך עליכם (34) והוצאתי אתכם מן העמים וקבצתי אתכם מן הארצות אשר נפוצותם כם

וקבצתי אתכם מן הארצות אשר נפוצותם כם ביד חזקה ובזרוע נטויה ובחמה שפוכה

והבאתי אתכם אל מדבר העמים (35) ונשפטתי אתכם שם פנים אל פנים

מצרים מחבר ארץ מצרים במדבר ארץ מצרים (36) כאשר נשפט אתכם נאם אדני יהוה

והעברתי אתכם תחת השבט (37) והבאתי אתכם במסורת הברית

(38) וברותי מכם המרדים והפושעים בי מארץ מגוריהם אוציא אותם ואל אדמת ישראל לא יבוא[ו]

> (39) ואתם בית ישראל כה אמר אדני יהוה איש גלוליו לכו עבדו ואחר אם אינכם שומעים אלי ואת שם קרשי לא תחללו עוד במתנותיכם ובגלוליכם [וידטתם כי אני יהוה]<sup>2</sup>

(40) כי בהר קדשי בהר מרום ישראל נאם אדני יהוה שם יעבדוני כל כית ישראל כלה בארץ שם ארצם ושם אדרש את תרומותיכם ואת ראשית משאותיכם בכל קדשיכם ו

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fehlt im MT, ist aber aus V. 38 ergänzt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MT. add. וידעתם כי אני יהוה.

(41) בריח ניחוח ארצה אתכם בהוציאי אתכם מן העמים וקבצתי אתכם מן הארצות אשר נפצתם בם ונקדשתי בכם לעיני הגוים

(42) וידעתם כי אני יהוה בהביאי אתכם אל אדמת ישראל אל הארץ [הטובה] אשר נשאתי את ידי לתת אותה לאבותיכם

> וזכרתם שם את דרכיכם ואת כל עלילותיכם אשר נשמאתם בם ונקטתם בפניכם בכל רעותיכם אשר עשיתם

(44) וידעתם כי אני יהוה בעשותי אתכם למען שמי לא כדרכיכם הרעים וכעלילותיכם הנשחתות בית ישראל נאם אדני יהוה!

#### Übersetzung.

- (1) Und es geschah im siebenten Jahre, im fünften [Monat], am zehnten des Monats, da kamen etliche von den Ältesten Israels, um JHWH zu befragen und setzten sich vor mich.
- (2) Und es ward mir das Wort JHWH's also:
- (3) Menschenkind, rede mit den Ältesten Israels Und sprich zu ihnen: So spricht der Herr JHWH: Um mich zu befragen kommt ihr? So wahr ich lebe, nicht lasse ich mich von euch befragen, Ist der Spruch des Herrn JHWH.
- (4) Willst du sie richten, sie richten, Menschenkind, So tu' ihnen die Gräuel ihrer Väter kund!

#### A, 0.

(5) Und sprich zu ihnen:
So spricht der Herr JHWH:
Am Tage als ich Israel erwählte,
Da erhob ich meine Hand (zum Schwure) dem Samen des Hauses Jakobs Und gab mich ihnen zu erkennen im Lande Ägypten,
Erhob ihnen meine Hand und sprach:
Ich bin JHWH euer Gott.

#### A, 1.

- (6) An jenem Tage erhob ich ihnen meine Hand, Sie zu führen aus dem Lande Ägypten, in das Land, das ich ihnen erspähet,
  - Das fließend von Milch und Honig, eine Zierde ist aller Länder.
- (7) Und ich sprach zu ihnen: Werfet ein jeder die Scheusale eurer Augen fort Und mit den Götzen Ägyptens verunreinigt euch nicht, Ich bin JHWH euer Gott!

#### A, 2.

(8) Sie waren aber widerspenstig gegen mich Und wollten nicht auf mich hören, Die Scheusale ihrer Augen warfen sie nicht fort Und die Götzen Ägyptens ließen sie nicht fahren. Da dachte ich meinen Grimm über sie auszuschütten, Auszulassen meinen Zorn an ihnen Inmitten des Landes Ägypten.

#### A, 3.

(9) Aber ich tat es um meines Namens willen, Um ihn nicht zu entweihen in den Augen der Völker, Vor deren Augen ich mich ihnen zu erkennen gegeben hatte, Sie aus dem Lande Ägypten herauszuführen.

#### B, 1.

- (10) Und ich führte sie heraus aus dem Lande Ägypten und brachte sie in die Wüste
- (11) Und gab ihnen meine Satzungen Und meine Rechte tat ich ihnen kund, Welche der Mensch tun soll, damit er durch sie lebe.
- (12) Auch meine Sabbate gab ich ihnen,
  Daß sie ein Zeichen seien zwischen mir und ihnen,
  Damit man erkenne, daß ich JHWH sie heilige.

#### B, 2.

(13) Aber es war widerspenstig gegen mich das Haus Israel in der Wüste.

In meinen Satzungen wandelten sie nicht Und meine Rechte verachteten sie, Welche der Mensch tun soll, damit er durch sie lebe, Und meine Sabbate entweihten sie gar sehr. Da dachte ich meinen Grimm über sie auszuschütten, In der Wüste sie zu vernichten.

#### B, 3.

(14) Und ich tat es meines Namens wegen, Um ihn nicht zu entweihen in den Augen der Völker, [In deren Mitte sie waren], Vor deren Augen ich sie herausgeführt habe.

#### B. 4.

- (15) Und doch erhob ich ihnen meine Hand in der Wüste, Sie nicht zu bringen in das Land, das ich [ihnen] geben wollte, Das fließend von Milch und Honig, eine Zierde ist aller Länder.
- (16) Weil sie meine Rechte verachteten, Und in meinen Satzungen nicht wandelten Und meine Sabbate entweihten; Denn nach ihren Götzen ging ihr Sinn.

#### C, 0.

- (17) Aber ich (mein Auge) hatte Mitleid mit ihnen, sie zu verderben, Und ich machte ihnen nicht den Garaus in der Wüste.
- (18) Und ich sprach zu ihren Kindern in der Wüste: In den Satzungen eurer Väter wandelt nicht Und ihre Rechte beobachtet nicht Und mit ihren Götzen verunreiniget euch nicht.
- (19) Ich bin Jahweh euer Gott.

#### C, 1.

[Ich habe eure Väter aus dem Lande Ägypten geführt.]
In meinen Satzungen wandelt
Und meine Rechte beobachtet
Und tut sie.

(20) Und meine Sabbate heiliget,

Daß sie ein Zeichen seien zwischen mir und euch,

Damit man erkenne, daß ich JHWH euer Gott bin.

#### C, 2.

(21) Und es waren widerspenstig gegen mich die Kinder, In meinen Satzungen wandelten sie nicht Und meine Rechte beobachteten sie nicht, sie zu tun. Welche der Mensch tun soll, damit er durch sie lebe. Meine Sabbate entweihten sie. Da dachte ich meinen Grimm über sie auszuschütten, Meinen Zorn an ihnen auszulassen in der Wüste.

#### С, з.

(22) Doch ich hielt meine Hand zurück Und tat es meines Namens wegen Um ihn nicht zu entweihen in den Augen der Völker, Vor deren Augen ich [ihre Väter] herausgeführt habe.

#### C, 4.

(23) Auch ich erhob ihnen meine Hand in der Wüste, Sie zu zersprengen unter die Völker Und sie zu zerstreuen in die Länder;

- (24) Weil sie meine Rechte nicht geübt, Und meine Satzungen verachtet, Und meine Sabbate entweiht haben Und ihre Augen nach den Götzen ihrer Väter [gerichtet] waren.
- (25) Aber auch ich gab ihnen Gesetze (Satzungen), die nicht gut waren, Und Rechte, nach denen man nicht leben kann.
- (26) Und ich verunreinigte sie durch ihre Gaben, Indem sie jeden Durchbruch des Mutterleibes [dem Feuer] weihten, Damit ich sie starr mache Und sie erkennen, daß ich JHWH bin.

#### D.

- (27) Darum rede zum Hause Israel, Menschenkind, Und sprich zu ihnen: So spricht der Herr JHWH Auch dadurch lästerten mich eure Väter, Indem sie Treubruch an mir begingen.
- (28) Als ich sie brachte in das Land,
  Welches ihnen zu geben ich meine Hand (zum Schwure) erhoben hatte,
  Da ersahen sie jeden hohen Hügel und jeden dicht belaubten Baum
  Und opferten dort ihre Opfer
  Und legten dort ihre ärgererregenden Gaben nieder
  Und brachten dort ihre lieblichen Gerüche dar
  Und spendeten dort ihre Trankopfer.
- (29) Und ich sprach zu ihnen:
  Was ist es mit der 'Höhe' wohin ihr steiget,
  Und es wurde ihr Namen 'Höhe' genannt bis auf heute.

#### E.

(30) Darum sprich zum Hause Israel: So spricht der Herr JHWH: Wie, auf die Weise eurer Väter verunreinigt ihr euch? Und ihren Scheusalen jagt ihr nach?

- (31) Und im Darbringen eurer Gaben,
  Indem ihr eure Kinder durchs Feuer führet,
  Verunreinigt ihr euch
  Für alle eure Götzen bis heute
  Und ich soll mich von euch befragen lassen, Haus Israels?
  So wahr ich lebe, ist der Spruch des Herrn JHWH,
  Ich lasse mich nicht von euch befragen.
- (32) Und was euch in den Sinn kommt, soll nicht geschehen, Was ihr sprechet: Wir wollen sein wie die Völker, Wie die Geschlechter der Länder zu dienen Holz und Stein.
- (33) So wahr ich lebe, Spruch des Herrn JHWH, Mit starker Hand, gestrecktem Arm und ausgeschüttetem Grimm werde ich euch regieren.
- (34) Und werde euch herausführen aus den Völkern Und euch sammeln aus den Ländern, in die ihr zerstreut wurdet, Mit starker Hand, gestrecktem Arm und ausgeschüttetem Grimm.
- (35) Und werde euch bringen in die Wüste der Völker Und mit euch dort richten von Angesicht zu Angesicht.
- (36) Wie ich mit euren Vätern gerichtet habe in der Wüste des Ägypterlandes,

So werde ich mit euch richten, Spruch des Herrn JHWH.

- (37) Und ich werde euch durchziehen lassen unter dem Stabe, Und euch bringen in die Fessel des Bundes
- (38) Und von euch ausscheiden, die sich empörten und von mir abfielen; Aus dem Land ihres Aufenthaltes werde ich sie herausführen, Aber auf den Boden Israels sollen sie nicht kommen.
- (39) Ihr aber Haus Israels,
  So spricht der Herr JHWH:
  Gehet, dienet jeder seinen Götzen
  Und dann wenn ihr mir schon nicht gehorchet ferner
  Sollt ihr (wenigstens) meinen heiligen Namen nicht entweihen
  Durch eure Opfergaben und eure Götzen.
  [Und ihr sollt wissen, daß ich JHWH bin.]

- (40) Nur auf meinem heiligen Berge, Auf der Bergeshöhe Israels, Ist der Spruch JHWH's, Dort wird mir das ganze Haus Israel dienen, Insgesamt werde ich sie dort im Lande gnädig aufnehmen, Und dort werde ich eure Hebeopfer einfordern Und die Erstlinge eurer Gaben nebst all euren Heiligtümern.
- (41) Beim lieblichen Opferduft werde ich euch gn\u00e4dig aufnehmen, Wenn ich euch aus den V\u00f6lkern herausf\u00fchre, Und euch sammle aus den L\u00e4ndern, In die ihr zerstreut wurdet, Und ich werde geheiliget werden durch euch vor den Augen der V\u00f6lker.
- (42) Und ihr werdet erkennen, daß ich JHWH bin, Wenn ich euch auf den Boden Israels bringe, In das [gute] Land, Welches euren Vätern zu geben Ich meine Hand erhoben habe.
- (43) Und ihr werdet eures Wandels gedenken Und all eurer Handlungen, Womit ihr euch verunreinigt habt Und ihr werdet vor euch selbst Ekel empfinden Wegen all eurer Bosheiten, die ihr geübt.
- (44) Und ihr werdet erkennen, daß ich JHWH bin, Wenn ich so mit euch verfahre meines Namens willen, Nicht nach eurem bösen Wandel Und nach euren verruchten Handlungen, Haus Israels, ist der Spruch des Herrn JHWH.

Bei der strophischen Gliederung dieser Rede muß man von der historischen Übersicht (V. 5-24) ausgehen. Diese Übersicht zerfällt in drei Teile: die Israeliten in Ägypten (Kol. A), die Israeliten in der Wüste, erste Generation (Kol. B) und die Israeliten in der Wüste, zweite Generation (Kol. C). Die drei Teile forderten ge-

wissermaßen zu einer gleichmäßigen strophischen Behandlung heraus, ganz so wie die Strophenlegenden im Koran (Sûrat aš-Šuʿarâ').¹ Die Gliederung dieses mittleren Teiles läßt sich mit mathematischer Gewißheit nachweisen. Der Parallelismus der Strophen in senkrechter und wagrechter Richtung fällt so in die Augen, daß man einfach blind sein muß, um ihn zu leugnen. Freilich mußte der Aufbau erst gefunden werden und dies war bei dem fortlaufenden Text der Überlieferung und dem prosaischen Charakter der Rede nicht leicht. Ich selbst, der ein einigermaßen geübtes Auge für derartige Erscheinungen mir nach und nach angeeignet habe, bin oft an diesem Kapitel vorbeigegangen, ohne dessen Gliederung zu erkennen.

Man wird allerlei Einwendungen auch gegen die strophische Einteilung dieses Stückes machen, ich glaube aber bei der Besprechung desselben weiter unten, diese vollkommen widerlegen zu können, ich bilde mir aber nicht ein alle Welt zu überzeugen; denn vorgefaßte Meinungen sind, insbesondere wenn sie ein langes Leben im Gehirn haften, schwer zu beseitigen und das physikalische Gesetz, daß ein Körper in einen Raum erst eindringen kann, wenn er einen andern verdrängt hat, gilt auch von psychischen Erscheinungen.

Die Gliederung der Einleitung und des Schlusses der Rede, steht mangels scharfer Responsionen nicht auf der gleichen Stufe der Sicherheit wie die des mittlern Stückes. Die Zeilenabteilung ist, da Reimen fehlen, nicht so evident wie im Koran; sie wird aber durch Sinn und Sprachgefühl diktiert und darf auf einem hohen Grad von Wahrscheinlichkeit Anspruch machen. Der Maßstab der aus den sicheren Teilen gewonnen wurde, darf unbedenklich auch auf die unsichern angewendet werden. Der Maßstab ist nicht rein metrischer und rhythmischer Natur, sondern vielfach gedanklicher Art, wobei allerdings öfter, wo es angeht und der Gedanke nicht scharf genug ist, auch ein gewisses metrisches Maß in Anwendung kommt.

Nach diesen einleitenden Bemerkungen gehe ich daran die Rede im Einzelnen zu besprechen, wobei ich sowohl auf den Sinn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Die Propheten in ihrer ursprünglichen Form 1, S. 34 ff.

der Rede und ihrer einzelnen Teile als auch auf die strophische Gliederung Rücksicht nehmen werde.

V. 1. Gleich die Überschrift und in dieser die Datierung ist von Wichtigkeit: "Im siebenten Jahre, am fünften [Monate], am zehnten des Monats'. Die meisten Erklärer nehmen, wie es scheint mit Recht, an, daß die Datierung sich auf die Zeit der Wegführung des Königs Jojakin beziehe und daß diese Prophezeiung im Jahre 591, also vor der Zerstörung Jerusalems durch Nebukadnezar stattgefunden habe. Nur M. FRIEDMANN bezieht die Datierung unter Hinweis auf Kap. 40, 1, wo beide Datierungsarten nebeneinander vorkommen, auf die Zerstörung der Stadt. Was Friedmann zu diesem abweichenden Ansatze bewogen hat, sind zwei Tatsachen. Erstens ist das Tag- und Monatsdatum: ,am fünften Monate, am zehnten des Monats' höchst merkwürdig. Das Datum stimmt genau mit dem Tag- und Monatsdatum der Zerstörung Jerusalems durch Nebukadnezar überein (Jer. 52, 12).1 Man begreift die Wahl des Tages zu einem Besuche bei dem Propheten, wenn der Besuch nach der Zerstörung des Tempels stattgefunden hat, dagegen wäre es ein höchst eigentümlicher Zufall, daß die Ältesten viele Jahre vor der Zerstörung gerade diesen Tag gewählt hätten, um beim Propheten vorzusprechen.

Zweitens kann der Schluß der Rede V. 33 ff. vor der Zerstörung des Tempels nicht geschrieben sein. In der Tat sieht sich auch R. Kraetzschmar aus dem gleichen Grunde gezwungen anzunehmen, daß die Niederschrift der Rede erst nach 586 v. Chr. erfolgt, bezw. daß der Schluß von V. 33 ff. erst nachträglich zugefügt worden war: "Ezechiel konnte so, wie er hier schreibt, nur schreiben, wenn sich zur Zeit ganz Israel (s. V. 40) im Exil befand".

Zu diesen beiden Tatsachen tritt nun eine Hypothese FRIEDMANNS hiezu, welche sich auf die Deutung einer andern Dunkelheit dieser Rede bezieht. Die Ältesten kamen zu Ezechiel, "um JHWH zu befragen" (לדרש את יהוה). Aus der Antwort des Propheten geht nicht mit Deutlichkeit hervor, worüber sie ihn befragen wollten. FRIEDMANN

ובחדש החמשי בעשור להדש ... בא נכתראדן ... וישרף את בית יהוה 1

sprach nun im Anschluß an eine aggadische Überlieferung die Vermutung aus, daß sie sich die Erlaubnis erbeten wollten, in Babel einen Altar zu errichten, um Opfer darzubringen.

FRIEDMANN formuliert seine Hypothese folgendermaßen: ,Die Israeliten (in Babylon) verfuhren wie die Völker (in deren Mitte sie lebten). Ein jeder errichtete sich einen Altar und opferte Gott auf demselben; es waren auch solche, die nach heidnischer Manier ihre Kinder den Götzen durchs Feuer weihten. Deshalb kamen die Ältesten Israels zum Propheten und befragten ihn, ob sie in Babel einen Tempel bauen sollten (etwa derart wie der Onias-Tempel in Ägypten), um dort ihren Gottesdienst gemeinsam zu halten, sei es durch ahronidische Priester oder durch die Erstgeborenen, damit nicht jeder für sich selbst einen Altar errichte, sie vielmehr ein gemeinsames "kleines Heiligtum" unter den Völkern haben, wo sie ihre Opfer darbringen könnten'. Er wurde zu dieser Vermutung angeregt, durch folgende Midrasch-Stelle: Wir finden, daß Gott den Israeliten Götzendienst gestattet hat, denn es heißt: "Und ihr, Haus Israels, so spricht der Herr JHWH, gehet, dienet jeder seinen Götzen' (Ezech. 20, 39); dann aber heißt es weiter: ,Aber meinen heiligen Namen entweiht nicht ferner mit euren Gaben und euren Götzen'.1 Ezechiel hielt also nach dieser aggadischen Auffassung den vorübergehenden Götzendienst für minder verderblich als die Errichtung eines Tempels in Babylon, welche die religiöse und politische Einheit des Volkes gefährden mußte.

Freilich ist und bleibt es nur eine Hypothese, die aber jetzt durch den Tempel von Elephantine eine neue Stütze gefunden hat. Vielleicht erklärt sich daraus wie aus der ganzen Situation die Zurückhaltung und die orakelhaft dunkle Redeweise Ezechiels. Die Ältesten sind gewiß in bester Absicht gekommen und glaubten, durch die Errichtung eines einheitlichen Heiligtums allerlei Mißstände zu

ולמדתי דבר זה ממדרש הו"ל בסמיקתא רכתי מוף עשרת הדברות: Friedman a. a. O., Seite 6. שאר רכתי מוף עשרת הדברות: שאל ר"א את ר"ח אמקרא שתים שאלתי וגו' איזו קשה מהברתה. והשיבו השניה. אמר לו ולכה. א"ל מצאנו שוחתר הקב"ה לישראל על ע"ז שנאמר ואתם בית ישראל איש גלוליו לכו עבדו וגו' ומה כתיב אהריו ואת שם קדשי לא החללו עוד וגו' ואל יהי מקרים בשעת אמור הבמה וכו' והוא ג"כ ביקרא רבה סכ"ב ובמדרש תהלים כ"ז. ומוה מוכח שתוכחת הגביא היתה על מה שרצו לבנות להם כמה ולדעה הו"ל החמיר כזה יותר מע"ז.

beseitigen. Sie einfach scharf abzuweisen, wie er es in Kap. 14 getan hat — wo vielleicht die Vertreter einer assimilierenden Richtung gekommen waren 1 — lag kein Grund vor, da sie das Beste wollten. Der Hinweis darauf, daß vorübergehender Götzendienst besser sei als der neue zentrale Kult in Babylon, sollte sie nur von ihrem Beginnen abhalten.

V. 3—4 enthalten die einleitende Strophe, worin der Prophet erklärt: JHWH wolle sich von ihnen nicht befragen lassen, dagegen sei er ermächtigt, mit ihnen zu rechten und ihnen das Bild ihrer Vergangenheit vorzuführen. Besonders charakteristisch in dieser Strophe sind die drei mittleren Zeilen, weil sie mit den letzten drei Zeilen von V. 31 genau respondieren. Diese respondierenden Zeilen markieren den Anfang und den Schluß der Rede:

V. 3.

V 31

הלדרש אתי אתם באים חי אני אם אדרש לכם נאם אדני יהוה

ואני אדרש לכם בית ישראל חי אני נאם אדני יהוה אם אדרש לכם

Man wird vielleicht bei der Zeilenabteilung, die nach dem Sinn und entsprechend der massoretischen Akzentuation erfolgt ist, gegen Z. 2

#### ואמרת אליהם כה אמר אדני יהוה

Bedenken hegen, da dieselben Worte in der folgenden Strophe (V. 7) zwei Zeilen bilden. Man darf aber dabei nicht vergessen, daß die Zeilen der Einleitungsstrophe im ganzen länger sind als die der folgenden, so daß die Zeilenlängen nur relativ und nicht absolut zu beurteilen sind; ferner, daß vielfach von der Forderung metrisch gleich langer Zeilen bei den Propheten in allgemeinen und in gewissen mehr rhetorischen als poetischen Stücken insbesondere ganz abgesehen werden muß; die Möglichkeit, daß vielleicht die Überlieferung da ein Wort zu viel oder dort eines zu wenig bietet, darf auch nicht übersehen werden.

¹ Man vergleiche Ezech. 14, 2: "Menschenkind, diese Männer tragen ihre Götzen auf ihrem Herzen und den Anstoß ihrer Schuld stellen sie sich vor ihre Augen; sollte ich mich von ihnen befragen lassen?" Dies sagte ihnen Ezechiel auf ihr bloßes Erscheinen hin, ohne daß sie eine Frage an ihn gerichtet hatten; ihr Außeres sprach deutlich genug für ihre Bestrebungen.

V. 5 ff. in Verbindung mit V. 34—35 zeigen, daß dem Ezechiel bei der Abfassung dieser Rede die Stelle Exod. 6, 3—8 vorgeschwebt hat.<sup>1</sup>

V. 6—7 (A, 1) bietet wieder bezüglich der Zeilenabteilung einige Bedenken. Die drei ersten Zeilen sind im Verhältnisse zu den folgenden zu lang. Vergleicht man aber damit B, 4 (V. 15—16) und C, 4 (V. 23—24), so wird man finden, daß die drei ersten Zeilen dieser drei Strophen einander entsprechen. Die je erste Zeile lautet:

- A, 1. ביום ההוא נשאתי ידי להם
- B, 4. וגם אני נשאתי ירי להם במדבר
- נם אני נשאתי את ידי להם במדבר ...

Ein Zerbrechen dieser Zeilen in zwei Teile ist sinngemäß ausgeschlossen. Die je zweite Zeile lautet:

- A, 1. התי תרתי אשר ארץ אל מצרים מארץ להוציאם להוציאם
- B, 4. (בלתי הביא אותם אל הארץ אשר נתתי (להם)
- C, 4. להפיץ אותם בגוים

Dem Sinne nach korrespondieren sie vollkommen miteinander. [Ich habe geschworen]:

- 1. Sie herauszuführen aus Ägypten [und sie zu bringen] in das Land, das ich für sie ausgekundschaftet habe.
- 2. Sie nicht zu bringen in das Land, das ich ihnen gab (geben wollte).
  - 3. Sie zu zerstreuen unter die Völker.

Trotz der verschiedenen Länge der Zeilen korrespondieren sie gedanklich miteinander vollkommen. Ebenso verhält es sich mit der je dritten Zeile.

- A, 1. זכת חלב ודכש צבי היא לכל הארצות
- B, 4. זכת חלב ודבש צבי היא לכל הארצות
- ולזרות אותם בארצות

A = B ad vocem; B = C dem Sinne nach, allerdings antithetisch: ,sie werden nicht in die Krone der Länder geführt werden, sondern

Exod. 6, 3: . . . ושפי יהוה לא נודעתי להם . . . (6) לכן אמר לבני ישראל אני יהוה הא נודעתי להם . . . (8) והבאתי אתכם אל הארץ אשר נשאתי את ידי לתת ונאלתי אתכם בזרוע נשויה ובשפשים נדולים . . . (8) והבאתי אתכם אל הארץ אשר נשאתי את ידי לתה וכי?

zerstreut werden in alle Länder'. Da nun die zweite und dritte Zeile in C, 4 untrennbare Einheiten bilden, so müssen die korrespondierenden Zeilen in A, 1 und B, 4 ebenfalls als Einheiten angesehen werden. Dazu kommt noch der Umstand in Betracht, daß die vier letzten Zeilen in B, 4 und C, 4 wörtlich und gedanklich nahezu identisch sind.

Die weitere Zeilenabteilung in A, 1 bedarf keiner Begründung, sie ergibt sich von selbst; nur das sei noch bemerkt, daß Zeile 6 und 7 in A, 1 mit denselben Zeilen C, 0 korrespondieren und sich auf diese Weise gegenseitig sichern.

V. 8 (A, 2) beginnt mit וימרו בי ומרו לפר , dem in B, 2 וימרו בי בית ישראל entspricht. Desgleichen respondiert der zweizeilige Schluß von A, 2 וימרו בי הבנים לכלות אפי בהם בתוך ארץ מצרים (B, 2) und לכלות אפי בהם בתוך ארץ מצרים (B, 2) und לכלות אפי בם במדבר לכלותם (C, 2). Zeile 3—5 sind sinngemäß abgeteilt und durch Parallelen, wenn auch nicht an gleicher Stelle, in A, 1; B, 2 und C, 2 gesichert.

V. 9 (A, 3) korrespondiert mit B, 3 (V. 14) und C, 3 (V. 22), hat aber einen überschüssigen Stichos. Ich streiche אשר המה בחוכם auch sehr matt ausnimmt und vielleicht nur ältere, blassere Variante war; es fehlt auch in der Pešito. Es ist aber auch möglich, daß dieser Stichos aus V. 14 (B, 3) herübergenommen worden wurde, wo er in der Tat fehlt.

V. 10 ff. (B, 1 ff.). Höchst künstlich gestaltet sich der Aufbau der beiden folgenden Kolumnen. Das Gekünstelte tritt besonders hervor in den vier Strophen B, 1, 2 und C, 1, 2. Die Responsion ist hier eine doppelte, vertikale und horizontale:

| Zeile 2. B, 1 | .•      | ואתן להם את חקותי      |
|---------------|---------|------------------------|
| В, 2          | '-      | בחקותי לא הלבו         |
| C, 1          |         | בחקותי לכו             |
| C, 2          | •       | בחקותי לא הלכו         |
| Zeile 3. B, 1 |         | ואת משפטי הודעתי אותם  |
| В, 2          |         | ואת משפמי מאסו         |
| C, 1          |         | ואת משפטי שמרו         |
| C, 2          | ת אותם. | ואת משפטי לא שמרו לעשו |

Daß hier nur gedankliche Responsion und keine gleichen metrischen Gebilde vorliegen, dürfte, meine ich, jedem einleuchten.

Wie ein roter Faden leuchtet aus allen vier Strophen in deren Mitte (Z. 4) der Satz heraus אשר יעשה אותם האדם וחי בהם

, [Rechte], die der Mensch tun soll und dabei lebe', der einen Protest gegen Menschen- und Kinderopfer enthält und die religiösen Pflichten mit dem Leben in Einklang bringen will. In C, 1 fehlt allerdings dieser Satz in dieser Form, ist aber durch das kurze prägnante ועשו אותם angedeutet; das והיו ergänzt man sich aus dem Zusammenhang von selbst. Daß dieser wichtige programmatische Satz, mit dem Ezechiel hier sein Spiel treibt, mit Lev. 18, 5:

> ושמרתם את הקותי ואת משפטי אשר יעשה אותם האדם וחי בהם

zusammenhängt, braucht wohl kaum hervorgehoben zu werden.

ונם את שבתותי נתתי להם . Zeile 5. B, 1.

B. 2. ואת שבתותי חללו מאד

C, 1. C, 2. ואת שבתותי קדשו

את שבתותי חללו

Während aber die Z. 2-5 in allen vier Strophen doppelt, horizontal und vertikal, korrespondieren, zeigen die Z. 1, 6 und 7 nur einfache, wagrechte Responsion,

> Zeile 1. B, 1. ואוציאם מארץ מצרים ואביאם אל המדבר [אני הוצאתי את אכותיכם ממצרים]

wobei freilich diese Zeile, wie angedeutet, von mir ergänzt worden ist. Die Ergänzung stützt sich darauf, daß hier eine Responsion zu Z. 1, B, 1 und im gewissen Sinne auch zu Z. 1, A, 1 erwartet werden muß. Ferner bilden die Ausgänge der vierzeiligen Strophen inkludierende Responsionen zu diesen Zeilen:

> Zeile 4. A, 3. להוציאם מארץ מצרים אשר הוצאתים לעיניהם B. 4. אשר הוצאתי אובוותם לעיניהם

Mit diesem אבותם und אבותם korrespondiert deutlich הבנים in Z. 1, C, 2.

Noch eigentümlicher gestaltet sich die wagrechte Responsion in Z. 6-7 der beiden Strophen

- B, 1. ביני וביניהם להיות לאות ביני וביניהם לדעת כי אני יהוה מקרשם
- C, 1. והיו לאות ביני וביניכם לדעת כי אני יהוה אלהיכם

wenn man damit Exod. 31, 13 und 31, 16-17 vergleicht:

ושמרו בני ישראל את השבת אך את שבתותי תשמרו לעשות את השבת לדרתם ברית עולם כי אות הוא ביני וביניכם לדרתיכם ביני ובין בני ישראל אות הוא לעולם לדעת כי אני יהוה מקדשכם

Man beachte, daß auch Ezechiel diese Sätze einmal in der zweiten und einmal in der dritten Person wiedergibt, allerdings in umgekehrter Reihenfolge. Daß er sie aber aus dem Exodus entlehnt und seiner Rede als Responsion eingewebt hat, darüber scheint mir kein Zweifel zu sein.

Ganz eigenartige Erscheinungen bieten die Strophen B, 4 und C, 4, die ja zum Teil in ihrer Beziehung zu A, 1 oben schon besprochen worden sind. Die je ersten Zeilen sind bis auf eine Variante (ידי דּוֹד) identisch, desgleichen stimmen Z. 4—7 in beiden Strophen dem Sinne nach und vielfach auch wörtlich miteinander überein.

Nicht ganz aber passen in diesen Rahmen die Zeilen 2-3:

להפיץ אותם בנוים ולזרות אותם בארצות

Daß Gott schon jetzt in der Wüste beschlossen hätte, die Israeliten später nach ihrem Einzug in das Land der Verheißung unter die Völker zu zersprengen, steht mit der Theorie Ezechiels durchaus in Widerspruch. Freilich ist die Dogmatik Ezechiels oft recht seltsam, wie wir es bald in V. 25—26 sehen werden; ich kann aber die Empfindung nicht abweisen, daß hier auch die Form eine Rolle gespielt hat und daß in C, 4 eine respondierende Strophe zu B, 4 geschaffen werden sollte.

Auffällig ist ferner, daß in den letzten vier Zeilen, die miteinander streng respondieren, die Reihenfolge der Begriffe und und die Rede stets eingehalten ist, hier umgekehrt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Allerdings findet sich die umgekehrte Reihenfolge auch Ezech. 5, 6 und Lev. 18, 4.

B, 4. C, 4. יען משפטי מאסו יען משפטי לא עשו יען משפטי מאסו ואת חקותי לא הלבו בהם וחקותי מאסו

Vergleicht man aber damit Lev. 26, 43:

יען וביען במשפטי מאסי ואה חקתי נעלה נפשם so fällt nicht nur das doppelte יען, sondern auch die umgekehrte Reihenfolge auf, was ja wohl kaum Zufall sein kann.<sup>1</sup>

Die Widerspenstigkeit der Söhne (הבנים), der zweiten Generation in der Wüste, wird von den Kommentaren auf die böse Nachrede der Kundschafter gedeutet. In der Tat hat schon ein alter Psalm diese Stelle so aufgefaßt und paraphrasiert. Ps. 106, 34 ff.:

| לא האמינו לדברו   | וימאסו בארץ חמדה    | (24) |
|-------------------|---------------------|------|
| לא שמעו בקול יהוה | וירגנו באהליהם      | (25) |
| להפיל אותם במדבר  | וישא ידו להם        | (26) |
| ולזרותם בארצות    | ולהפי[ק] זרעם בגוים | (27) |

Daß diese Stelle unter dem Einfluß von Ezech. 20 steht, braucht wohl kaum betont zu werden. בארץ המרה ist eine Wiedergabe von צבי היא לכל הארצות; den Übergang im Geiste des Psalmisten bildet Jerem. 3, 19: ואתן לך ארץ חמדה נחלת צבי צבאות נוים. Freilich könnte man dies nicht mit Sicherheit erschließen, wenn nicht im Folgenden handgreiflichere Berührungen und Entlehnungen aus Ezechiel vorlägen: So וישא ידו להם neben נשאתי את ידי להם in B, 4 und C, 4 (V. 15 und 23), dann להפיל אותם במדבר, welches dem במדבר tund entspricht. Entscheidend ist natürlich die letzte Zeile ולהפינקן זרעם בנוים ולורותם בארצות, eine Wendung, die nur in Ezechiel vorkommt und nur aus ihm entlehnt sein kann. Interessant ist die Paraphrase אותם für אותם unter Rückbeziehung auf הבנים C 2, (V. 21). Um die Übersicht zu erleichtern, gebe ich auf der daneben stehenden Seite in kleiner Schrift die V. 6-24 in drei Kolumnen, wobei ich bemerke, daß die V. 17-19 nur aus Raumrücksichten an unrichtigem Orte stehen.

V. 25-26. Diese wunderlichen Verse haben den Erklärern große Schwierigkeiten bereitet. Der Prophet bezeichnet hier die

יען וביען kommt nur noch Ezech. 13, 10 und יען וביען 36, 3 vor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schon Friedmann, Baethgen und vor ihnen andere lesen להמיל für להמיל.

(91) אני יהוד אלהיטם

ני אחרי גלוליהם לבם הולך

ועגלוליהם אל הטמאו

(18) ואמר אל בניהם במרבר

בחקי אבותיכם אל תלנו ואיז משמטינום אל תשמרו

(11) ותחס עיני אליהם משחרם

ילא עשיתי אותם עלה עמרער

(8) וימרו ני

ולא אנו לשמע אלי

איש אה שקוצי עיניהם לא השליכו

ואמר לשפך חמתי עליהם לטליה אפי טהם נתרך ארין מצרים

ואת גלולי מצרים לא עונו

(9) ואעש למען שמי לבלתי החל לעיני הגוים

אשר נורעתי אליהם לעיניהם להוציאם מארין מצרים

| (9)                                                                                    |                                |                                 | (3                         |                             |                         |                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------|----------------------------|-----------------------------|-------------------------|------------------------|
| (6) ביום ההוא נשאתי ידי להם להוציאם מארץ מצרים (10) ואוציאם מארץ מצרים ואביאם אל המרכר | ביל הניאם) אל ארץ אשר תרתי להם | ונה הלע ורנש אני הא לנול האראות | (ד) ואמר אליום             | איש שקוצי עיניהם השלינו     | ובנלולי מצרים אל הסמאו  | אני יהור אלהיטם        |
| (10) ואוציאם מארץ מצרים ואניאם אל המרנר                                                | וארו לגם את העותי              | (11) ואת משפטי הורעהי אירם      | אשר יששר אותם נארם והי ערם | (12) ונם את שעתותי נחתי להם | לביות לאות מיני ומינירם | לושת ניאני יהור מקרשם  |
| <sup>191</sup> לפו (אני הואאתי את אבותיכם מארץ מצרים)                                  | עהקיהי לטי                     | ואנו משפטי שמרו                 | נששר אונים                 | (20) ואת שעתותי קדשו        | והיו לאות עיני ועיניעם  | לרשת ניאני יהוה אלהינם |

(12) וימרו עי וענים

עחקיתי לא הלנו

אשר יששה אותם בארם והי עהם

ואיז מששטי לא שמרו לעשור אותם

את שנתותי הללו ואמר לשפך המתי עליהם

לכלות אפי עם ממדער

| (14) ואעשה למען שמי | לבלתי החל לעיני הנוים | [אשר במה עתונים] | אשר הנצאחים לשיניהם |  |
|---------------------|-----------------------|------------------|---------------------|--|
|                     |                       |                  |                     |  |

(22) נושינותי את יוי

| (14) ואעשה למען שמי<br>לבלתי החל לעיני הניים<br>[אשר המה בתוכם]<br>אשר הוצאתים לעיניהם | (31) וגם אני נשאתי ידי להם במרבר<br>לבלתי הניא אותם אל הארק אשר נתתי<br>זבת הלב ודבש אבי היא להל האראית | (31) יען במשפטי מאסו<br>ואת חקותי לא הלבובהם<br>ואת שבתותי הללו |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|

(23) נם אני נשארי ארירי לום עמוער

להפיץ איתם בניים ולזרות אותם עארצות

אשר הוצאתי אנטורים לעיניהם

לבלהי החל לעיני הנוים ואעש למען שמי

(24) יען משפטי לא ששו רבטות, מאסר

ואת שבתותי הללו

ואחרי געועי אנותם היו שיניהם

Vorschrift ,alles was zuerst den Mutterleib durchbricht JHWH zu weihen' (Exod. 13, 13) als eine schlechte Satzung, wonach man nicht leben kann, weil sie vom Volk mißdeutet worden ist und Kinderopfer dargebracht wurden. Diese Verse bilden auch den Übergang zu den Kolumnen D und E, worin eine Schilderung von Israels Betragen im heiligen Land und im Exil gegeben wird. Mit V. 32 schließt die Rede. In diesem Schlußsatz drückt sich der Prophet, wie Friedmann richtig sagt, etwas zweideutig aus: "Was euch in den Sinn kommt, wird nicht geschehen; ihr werdet nicht wie die Völker "Holz und Steine" verehren'. Letzteres bezeichne sowohl Gützendienst als auch den Tempel in Babylon, den sie bauen wollten; denn in ihm werde JHWH's Geist nicht ruhen — er bleibt Holz und Stein.

Was jetzt folgt, betrifft die Heimkehr aus dem Exil und kann nur nach der Zerstörung des Tempels geschrieben sein. (V. 33—38.) Wollt ihr aber durchaus einen Tempel, so errichtet ihn euren Götzen — entweihet aber dabei meinen heiligen Name nicht; mir wird ein Tempel auf meinem heiligen Berge errichtet werden. (V. 39—40.) In vier gleichmäßig geformten Sätzen (V. 41—44) wird die Zeit nach der Rückkehr geschildert.

Der gedankliche und strophische Aufbau der Rede läßt sich auf folgende Formel zurückführen:

Überschrift in Prosa. Die Frage: (V. 1-2).

Einleitungsstrophe. Die Antwort: 7 (V. 3-4).

Israel in Ägypten und in der Wüste:

Kol. A: 
$$7+7+7+4$$
 (V. 5—9).

Kol. B: 
$$7 + 7 + 4 + 7$$
 (V.  $10 - 16$ ).

Kol. C: 7 + 7 + 4 + 7 (V. 19b—24).

Israel im heiligen Lande und im Exil:

Kol. D: 
$$4 + 7 + 3$$
 (V. 27–29).

Kol. E: 
$$4 + 7 + 3$$
 (V. 30-32).

Israels Heimkehr und Läuterung: 7 + 7 (V. 33-38).

Der Kult in der Fremde und der in Heimat: 7 + 7 (V. 39-40).

In der Heimat: 5+5+5+5 (V. 41-44).

<sup>2</sup> Hier folgt die Übergangsstrophe: 7 (V. 17-19a).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man beachte in der je ersten Zeile der V. 42—44 יודעתם und מרכתם יוידעתם und in der je zweiten Zeile der V. 41, 43 und 44 בעשותי אתכם נהביאי אתכם נהדיאי אתכם בהדיאי אתכם ברוציאי אתכם ברוציאי בתכם יברוציאי בתכם ברוציאי ברוציאי בתכם ברוציאים ברוציאי בתכם ברוציאי בתכם ברוציאי בתכם ברוציאים ברוציאי בתכם ברוציאים ברוציאים

Diese Rede Ezechiels ist gewiß von großer historischer Bedeutung, denn sie wirft ein scharfes Licht auf die Zustände in Babylon und auf die Parteiungen und Spaltungen im Leben der Exilierten; aber der Aufbau der Rede und der Stil derselben zeigen große Schwächen. Sie ist ganz prosaisch, es fehlt ihr jeder poetische Schwung und jede rhetorische Kraft. Ganz besonders auffallend ist die Art, wie er die drei historischen Perioden schildert. Anstatt die wichtigsten Ereignisse, welche jene Perioden charakterisieren, hervorzuheben, beschränkt er sich auf die schematische Aufzählung und Wiederholung bestimmter Phrasen, welche die Satzungen, Rechte und Sabbate betreffen.

Diese Rede bildet ein Seitenstück zu Jeremias letzter Rede in Ägypten (Jer. Kap. 44). Was ich über jene Rede gesagt, paßt fast wörtlich auch auf diese: "Sie entbehrt jedes großen Schwunges, welcher seinen Reden in der Jugend eigen war, sie ist fast ganz prosaisch und verrät den durch Leiden und Alter niedergebeugten Mann, aber die Zuverlässigkeit seiner Überzeugung, gelangt hier in den schlichten Worten geradeso zum Ausdruck wie in den besten Reden und die Art der Komposition ist dieselbe geblieben".1

Sie unterscheidet sich aber dennoch von jener Rede. Ezechiel ist nicht niedergebeugt, er sieht und verkündet das Wiederaufleben des Staates. Auch fehlt seiner Rede das, was das Kennzeichen jener Rede Jeremias ist — die Schlichtheit. Sie ist in echt Ezechiel'scher Manier gekünstelt. Aber gerade die Schwächen dieser Rede lassen das Gerippe derselben deutlich hervortreten. Freilich waren in ihr wie in der "Beinervision" die Gebeine zerstreut und der Aufbau nicht zu erkennen, so deutlich und scharf auch ihr Schöpfer ihn markiert hat. In der strophischen Gliederung, die ich hier vorlege, kommt er zur vollen Geltung und gibt uns ein treues Bild des Gedankenganges.

<sup>1</sup> Die Propheten 1, S. 93.

#### Ezechiel Kap. 23.

Eine Rede ganz anderer Art als die in Kap. 20 überlieferte liegt hier vor. Es verlohnt sich, ihre Ursprünge und die Wurzeln ihrer Komposition zu verfolgen. Der erste, der Israel mit der treulosen, ehebrecherischen Frau verglich, ist der Prophet Hosea. Die Rede Hoseas (2, 4—17) hat Ezechiel vorgelegen und unzweifelhaft anregend auf ihn gewirkt, wobei er allerdings aus ihr keine so deutliche Entlehnungen gemacht hat wie anderwärts, aber Spuren der Verwandtschaft sind vielleicht noch wahrzunehmen, wenn auch nicht mit unserer, so doch mit einer anderen, ältern Rede, (Ezech. Kap. 16) aus der sich die unserige vermittelst Beimengung anderer Elemente erst entwickelt hat.

In Hosea fordert der rechtmäßige Ehegemahl die treulose Frau zur Um- und Rückkehr auf. Er droht, ihr die nötigen Lebensbedürfnisse, die er ihr gewährt, sowie ihre Bekleidung und den Luxus, den er ihr gespendet hatte, zu entziehen: Brot und Wasser, Wolle und Leinen, Korn, Most und Öl und Silber und Gold; denn sie brachte davon ihre Opfer den Götzen (Ba'alim) dar, für sie legte sie sich Schmuck an, Ringe und Geschmeide, und das Silber und Gold verwendete sie für die Ba'alim. Er will sie auch nackt ausziehen und ihren Liebhabern bloßstellen.

Genau nach demselben Rezept verfuhr Ezechiel, nur daß die einfachen Verhältnisse Palästinas einem gesteigerten Luxus weichen mußten. Korn, Most und Öl reichten für die jugendliche Geliebte nicht mehr aus, es wurden ihr Feinmehl, Öl und Honig gereicht. Als Bekleidung erhielt sie bunte Gewänder (הקבות), Schuhe aus ägyptischem Leder (שמות), Byssus (שמות) und Seide (שמות). Als Schmuck bekam sie Geschmeide, Armspangen und Halskette, Nasenund Ohrenringe und sogar eine prächtige Krone.

Man sieht, daß Ezechiel nur mutatis mutandis dasselbe sagt, was Hosea vor ihm gesagt hat. Er trug nur den veränderten Verhältnissen der Zeiten und Länder Rechnung. Auch ließ er sie die

<sup>1</sup> Vergl. Ezech. 16, 10 ff. und 37 ff.

Gewänder ausziehen, den Schmuck ablegen und vor den Liebhabern nackt und bloß dastehen.¹ Neben Hosea hat noch ein anderer Prophet das Volk unter dem Bilde einer liebenden und dann treulosen Frau behandelt, und zwar wohl auch im Anschluß an Hosea.

Jer. 2, 2: ,So spricht JHWH: Ich gedenke der Huld deiner Jugend, der bräutlichen Liebe, wie du mir folgtest in die Wüste, in ein unbehautes Land.

Als Gegenstück dazu:

3,6 ff. Sahest du, was getan hat die Abtrünnige, Israel?

Sie geht hin auf jeden hohen Berg

Und unter jeden grünen Baum und hurt dort.

Ich dachte, nachdem sie all dies getan,

Werde sie zu mir zurückkehren, sie kehrte aber nicht zurück, etc.

Hier in Ezechiel sind nun aus einer treulosen Frau zwei geworden, zwei Schwestern die einander an Buhlerei und Treulosigkeit zu überbieten suchen.

In der Tat taucht schon in Ezechiel Kap. 16, 46 neben der Hauptperson auch die ältere Schwester Samaria auf, aber noch so ganz nebenbei, so daß auch einer jüngeren Schwester (Sodom) gedacht wird — die Hauptperson bleibt aber Juda.

Daraus erwuchs aber nach und nach das Gleichnis von den beiden Schwestern, Ohola und Oholiba, welches hier nun folgt:

- ויהי דבר יהוה אלי לאמר (1)
- בן אדם שתים נשים בנות אם אחת היו (2)
- ותזנינה במצרים בנעוריהן זנו שמה מעכו שדיהן ושם עשו דדי בתוליהן
- שמותן אהלה הגדולה ואהליבה אחותה ותהיינה לי ותלדנה בנים ובנות ושמותן שמרון אהלה וירושלם אהליבה
  - ותון אהלה תחתי ותעגב אל מאהביה אל אשור קרובים

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. Hos. S. 16-17 und Ezech. 16, 22, 43 und 60.

- (6) לבושי תכלת פחות וסגנים בחורי חמד כלם פרשים רכבי סוסים
  - ותתן תזנותיה עליהם מבחר בני אשור כלם ובכל אשר עגבה בכל גלוליהם נממאה
  - ואת תזנותיה ממצרים לא עזכה כי אותה שכבו בנעוריה והמה עשו דדי בתוליה וישפכו תזנותם עליה
    - (9) לכן נתתיה ביד מאהביה ביד בני אשור אשר עגבה עליהם
      - (10) המה גלו ערותה בניה ובנותיה לקחו ואותה בחרב הרנו ותהי שם לנשים ושפומים עשו בה
      - ותרא אחותה אהליבה (11) ותשחת עגבתה ממנה<sup>1</sup>
- (12) אל בני אשור "קרובים פחות וסגנים" לבושי מכלול פרשים רכבי סוסים בחורי חמד כלם"
  - ותוםף אל תזנותיה ותרא אנשים מחקים' על הקיר צלמי כשדים חקוקים בששר

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MT add. ואת תונותיה מונוני אחותה

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MT. שנכה פחות וסננים קרובים.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MT add. V. 13: לשתיהן לחד לחד דרך אחד לחדה בי נשמאה דרך אחד ל

<sup>4</sup> MT. אנשי מחקה.

- (15) חנורי אזור כמתניהם סרוהי טבולים בראשיהם מראה שלשים כלם דמות בני בבל כשדים ארץ מולדתם
- ותענב עליהם למראה עיניה ותשלח מלאכים אליהם כשדימה
- ויבאו אליה בני בבל למשכב דודים (17) ויטמאו אותה בתזנותם ותשמא בם ותקע נפשה מהם
  - ותגל תזנותיה ותגל את ערותה ותקע נפשי מעליה כאשר נקעה נפשי מעל אחותה
    - ותרבה את תזנותיה לוכר את ימי נעוריה<sup>1</sup>
    - (20) ותעגבה על פלנשיהם אשר כשר חמורים כשרם וזרמת סוסים זרמתם
    - ותפקדי את זמת נעוריך בעשות ממצרים דדיך מער" שרי נעוריך!
  - לכן אהליבה כה אמר אדני יהוה הנני מעיר את מאהביך עליך את אשר נקעה נפשך מהם והבאתים עליך מסביב (23) בני בבל וכל כשדים
- בה בבל זכל כשום פקוד ושוע וקוע כל כני אשור אותם בחורי חמד פחות וסננים כלם שלשים וקרואים" רכבי סוסים כלם

אשר זנתה בארץ מצרים MT add. אשר זנתה

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MT. לכען

יוקרובים 1. 3

ובאו עליך הצן (24) רכב וגלגל ובקהל עמים צנה ומנן וקבע ישימו עליך סביב ונתתי לפניהם משפט ושפטוך במשפטיהם (25) ונתתי קנאתי בך ועשו אותך בחמה אפך ואזניך יסירו ואחריתך בחרב תפל 1 (26) והפשיטוך את כנדיך ולקחו כל תפארתך (27) והשבתי ומתך ממך ואת זנותך מארץ מצרים ולא תשאי עיניך אליהם ומצרים לא תוכרי עוד

## Übersetzung.

- (1) Und es ward das Wort JHWH's an mich also:
- (2) Menschenkind, es waren zwei Weiber, Töchter einer Mutter
- (3) Und sie hurten in Ägypten, in ihrer Jugend hurten sie;
  Dort wurden ihre Brüste gedrückt, dort ihr jungfräulicher Busen betastet.
- (4) Ihre Namen sind: Ohola, die ältere, und Oholiba, ihre Schwester. Und sie wurden mein und gebaren Söhne und Töchter, Ihre Namen sind: Samaria-Ohola und Jerusalem-Oholiba.
- (5) Und es hurte Ohola unter mir
   Und buhlte mit ihren Liebhabern,
   Mit den Söhnen Assurs, den nahen (Helden),
- (6) In Purpur gekleideten, Satrapen und Statthaltern, Lauter anmutigen Jünglingen, Reitern hoch zu Roß.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TM add, המה בניך ובנותיך יקחו ואדריתך תאכל באש.

- (7) Und sie richtete ihre Hurerei auf sie, Auserlesene Söhne Assurs allzumal Und bei allen, mit denen sie buhlte, Bei all ihren Götzen verunreinigte sie sich.
- (8) Und ihre Hurerei aus Ägypten gab sie nicht auf;
  Denn sie hatten sie in ihrer Jugend beschlafen,
  Sie ihren jungfräulichen Busen gedrückt
  Und ihre Hurerei über sie ausgegossen.
- (9) Darum gab ich sie in die Hand ihrer Buhler, In die Hand der Söhne Assurs, Mit denen sie gebuhlt hatte.
- (10) Sie entblößten ihre Scham, Nahmen ihre Söhne und Töchter weg, Sie selbst töteten sie mit dem Schwerte Und sie ward zum Exempel unter den Weibern Und sie vollstreckten das Gericht an ihr.
- (11) Und es sah das ihre Schwester Oholiba Und trieb noch verderblicher ihre Buhlerei als sie
- (12) Mit den Söhnen Assurs, den nahen (Helden), Statthaltern und Satrapen, herrlich gekleideten, Reitern hoch zu Roß, Lauter anmutigen Jünglingen.
- (14) Sie aber trieb weiter ihre Hurerei, Sie erblickte M\u00e4nner eingegraben in die Wand, Bilder von Chald\u00e4ern, mit Mennige gezeichnet,
- (15) Gegürtet mit Gurten an ihren Hüften, Mit herabhängenden Turbanen an ihren Häuptern, Insgesamt wie Hauptleute anzuschauen, Ein Abbild der Söhne Babels, Deren Geburtsland Chaldaea ist.
- (16) Da buhlte sie um jene auf das Ansehen ihrer Augen hin Und schickte Boten zu ihnen nach Chaldaea.
- (17) Und es kamen die Söhne Babels zu ihr zum Liebeslager Und verunreinigten sie durch ihre Hurerei. Und als sie unrein durch sie ward, riß sie sich von ihnen los. Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXII. Bd.

- (18) Und als sie ihre Hurerei offen trieb und ihre Scham entblößte, Da riß sich meine Seele von ihr los, Wie sich meine Seele von ihrer Schwester losgerissen hatte.
- (19) Sie aber mehrte ihre Hurerei, Indem sie der Tage der Jugend gedachte,
- (20) Und sie buhlte mit ihren Kebsmännern, Deren Glied wie das Glied von Eseln Und deren Erguß wie der Erguß von Hengsten ist.
- (21) Und so suchtest du die Unzucht deiner Jugend, Da die von Ägypten deine Brüste drückten Und deinen jungfräulichen Busen betasteten.
- (22) Darum, Oholiba, spricht also der Herr JHWH: Siehe, ich errege deine Liebhaber wider dich, Von denen deine Seele sich losgerissen, Und bringe sie von ringsum gegen dich,
- (23) Die Söhne Babels und alle Chaldäer,
  Pekod, Scho'a und Ko'a, alle Söhne Assurs mit ihnen,
  Anmutige Jünglinge, alle Statthalter und Satrapen,
  Wagenkämpfer und Helden, hoch zu Roß alle.
- (24) Und es werden zu dir kommen in Haufen, Wagen und R\u00e4der und V\u00f6lkermengen. Schirmdach, Schild und Helm Werden sie rings um dich aufstellen. Und ich \u00fcbertrage ihnen das Gericht Und sie werden dich richten nach ihrem Rechte.
- (25) Und ich richte meinen Eifer gegen dich, Daß sie an dir mit Grimm verfahren.
  - Deine Nase und deine Ohren werden sie entfernen Und dein Überrest wird durch das Schwert fallen.
- (26) Und sie werden dir deine Kleider ausziehen Und deine Prachtgeschmeide nehmen.
- (27) Und ich werde beendigen deine Unzucht Und deine Hurerei aus dem Ägypterlande her, Daß du deine Augen nicht mehr zu ihm erhebst Und Ägyptens nicht mehr gedenkest.

Der Aufbau der Rede ist recht deutlich. In einer kurzen Einleitung (V. 2—4) werden die zwei Schwestern, die schon in Ägypten ihre Buhlkünste getrieben haben, vorgestellt. Sie wurden beide von ihrem Ehegatten heimgeführt, wie es in Babylon ja möglich war, zwei Schwestern nebeneinander zu heiraten.

Darauf folgt die Geschichte der ältern Schwester, der Ohola-Samaria in drei Strophen (6+8+8): I. (V. 5-6). Sie wird ihrem Manne untreu und buhlt um die Liebe der heldenhaften Söhne Assurs, lauter anmutiger Jünglinge, Reiter hoch zu Roß.

II. (V. 7-8). Es bleibt natürlich nicht beim Flirten, sie gibt sich allen hin — vergißt aber nach echter Art der Buhlerinnen nicht ihrer Jugendliebe in Ägypten.

III. (V.9-10). Nun folgt rasch die Strafe. Sie wird ihren Buhlen, den Assyrern ausgeliefert. Sie stellen sie bloß hin, nehmen ihr die Kleider weg und töten sie selbst mit dem Schwert.

Die Geschichte der jüngern Schwester Oholiba-Jerusalem ist nur etwas verwickelter, führt aber zu einer gleichen Katastrophe. Formell besteht sie aus sieben Strophen  $(6+3\times8+3\times8)$ . Die einleitende Strophe korrespondiert mit der gleichen Strophe der Ohola-Geschichte. Die anmutigen Erscheinungen der jugendlichen Krieger haben es beiden Schwestern angetan. Die Einbildungskraft der jüngern ist aber lebhafter; sie verliebt sich in die Reliefgestalten der Chaldäer (V. 14—15). Sie ladet bald die leibhaftigen Babylonier ein, hat sie aber nach kurzem Liebesrausch satt — aber auch ihr Ehegemahl reißt sich von ihr los (V. 16—18). Und wiederum tauchen die Ägypter auf; denn alte Liebe rostet nicht (V. 19—21).

Mit einem Darum wird nun wie oben V. 9 die Strafe eingeleitet. Es kommen die Chaldäer und mit ihnen oder unter ihnen auch die Assyrer, die anmutigen Jünglinge alle hoch zu Roß (V. 22—23). Sie rücken mit Heeresmacht heran und vollführen das Gericht (V. 24—25). Sie berauben sie des Schmuckes und der Kleider und töten sie selbst — so hat die Buhlerei vom Ägypterland her ein Ende (V. 25—27).

Es mögen hier noch einige Bemerkungen folgen, welche die Auslassungen und Umstellungen sowie einige auffallende Übersetzungen rechtfertigen und begründen.

- V. הבים übersetze ich durch "Helden" nach dem Vorgange von Ewald, der es mit קָּרֶב "Krieg" zusammengestellt hat. Die Unsicherheit der Überlieferung (es steht dafür V. 23 קרובים läßt es als möglich erscheinen, daß hier ein babyl.-assyr. Wort קרודים (kurâdu) vorliegt, wie Paul Haupt glücklich vermutet hat.
- V. 11° ist von mir als überflüssig und die Responsion zu V. 5 und 9 störend weggelassen worden. Die Umstellung in V. 12 erklärt sich aus den Parallelstellen.
- V. 13 unterbricht die Erzählung in der dritten Person und scheint eine Glosse zu sein, die möglicherweise von Ezechiel selbst herrührt.
- V. 19c halte ich ebenfalls für vom Propheten selbst eingefügte erklärende Glosse.
- V. 25e—f scheint mir derselben Kategorie von Glossen anzugehören. Der Prophet Ezechiel, der sich mit der Glossierung des Zephanja versucht hat, mag auch am Rande seines eigenen Manuskripts manche dunkle Wendung gedeutet haben. Diese Erklärungen sind dann später in den Text aufgenommen worden und stören so den Sinn und die strophische Gliederung. Der Prophet drückt sich hier dunkel aus: "Sie werden deine Nase und deine Ohren entfernen und den Überrest von dir in Feuer verbrennen." Da Jerusalem weder eine Nase noch Ohren hat, so erklärt er es durch "Söhne und Töchter". Sie werden Jerusalem verbrennen, aber nicht auch alle Kostbarkeiten, die sie sich aneignen möchten. Dies besagt V. 26, den manche Kommentare, weil er ihnen nicht in dem Zusammenhange zu passen schien, einfach streichen oder umstellen möchten.

#### Psalm 78.

Durch die Beschäftigung mit Ezech. Kap. 20 und die eingehende Kommentierung dieser merkwürdigen Rede bin ich fast zufällig auf den Strophenbau dieses Psalms gestoßen. Die drei respondierenden Verse im Ezechiel

$$A, 2, 1 (V. 8)$$
 $B, 2, 1 (V. 13)$ 
 $C, 2, 1 (V. 21)$ 
 $I$ 

waren die Ursache, daß ich das Wort המרה weiter in der heiligen Schrift verfolgte und dabei in Ps. 78 folgende Verse notierte:

Der respondierende Charakter dieser drei Versgruppen fiel mir sofort in die Augen und ich untersuchte zunächst den Psalm auf seinen Inhalt und fand, daß die Verse jedesmal den Beginn eines neuen Abschnittes markieren; ferner fand ich, daß die Abschnitte mit Ausnahme des zweiten annähernd gleich groß sind. Der erste Abschnitt hat 16 Verse, der dritte 16 und der vierte 17 Verse.

Der zweite Abschnitt zählt 23 Verse, zerfällt aber in zwei Teile, von denen der erste 15, der zweite 8 Verse zählt. Der Beginn des zweiten Teiles ist Vers 32:

Demnach zerfällt der Psalm in fünf Abschnitte, die nach den massoretischen Versen eingeteilt folgendes Schema ergeben:

$$(16+15)+8+(16+17)$$

Eine weitere Prüfung der respondierenden Versgruppe 56—57 ergab, daß 56 a viel zu lang und daß in V. 57 das Wörtchen יישנו fast ausnahmslos mit מאחרי oder אחורי konstruiert wird.¹ Ich vermute daher, daß יישנו eine Verschreibung für יישנו ist, das in der Tat noch im ersten Verse erscheint. Die beiden Verse mögen ursprünglich gelautet haben:

Da die überlieferten Verse nicht immer mit den Doppelstichen, die man wohl in der Regel in den Psalmen voraussetzen muß und die in diesem Psalm auch durchgeführt sind, zusammenfallen, so zerlegte ich den Psalm in Doppelstichen, ergänzte wohl auch ausgefallene Glieder und so ergab sich mir

```
für Abschnitt I (V. 1—16) 18 Doppelstiche 

, , II (V. 17—31) 18 ,

, , III (V. 32—39) 9 ,

IV (V. 40—55) 18 ,

, , V (V. 56—72) 18 ,
```

im ganzen also 81 Doppelzeilen.

Beim Aufbau dieses Psalms müssen in erster Reihe die Spuren verfolgt werden, die uns die strophische Gliederung an die Hand gibt, weil diese allein uns den beabsichtigten Gedankengang des Verfassers enthüllen kann, wogegen jede andere Einteilung nur aus der subjektiven Betrachtungsweise des Erklärers hervorgeht.

Bei der strophischen Gliederung aber kommt es darauf an, ob diese durch bestimmte Kennzeichen oder durch Überlieferung auf den Verfasser zurückgeht oder ob sie in der Einbildung des Kommentators ihren Ursprung hat. Daß ein scharf beobachtender Erklärer, der sich in den Geist der Dichtung eingelebt hat, oft das Richtige trifft, ist zweifellos — er geht aber ebenso oft irre.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Ausnahme bildet die dunkle Stelle Micha 2, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Genau gerechnet 19, man darf aber wohl eine Doppelzeile für überschüssig ansehen.

Ein höchst lehrreiches Beispiel für diese Tatsache bildet die strophische Gliederung dieses Psalms durch Duhm. Er zerlegt ihn in 27 Strophen von je drei Doppelstichen. Die Summe der Doppelzeilen stimmt also bei Duhm und mir überein. Auch in Bezug der Zeilenabteilung herrscht im großen und ganzen Übereinstimmung und nur in wenigen Fällen weichen wir voneinander ab. In den letzten drei Abschnitten III, IV und V ist die Zeileneinteilung genau die gleiche, nur in den ersten zwei Abschnitten I und II ergeben sich geringfügige Differenzen.

Der große Unterschied zwischen Duhms und meiner strophischen Gliederung besteht aber darin, daß Duhm subjektiv vorgeht und Strophen bildet, wo in Wirklichkeit vom Autor Strophen nicht beabsichtigt waren, wogegen ich nur die Abschnitte als Strophen oder Absätze oder sagen wir als Tiraden bezeichne, von denen ich den Beweis führen konnte, daß sie im Plane des Autors lagen.

Der Übersicht wegen gebe ich neben meinem Texte die Übersetzung Dunms mit kleinen Änderungen, die durch ein Sternchen angedeutet sind, und notiere dann die Abweichungen, die sich aus Vergleichung beider ergeben.

# משכיל לאסף

| I.                    |                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                        |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| האזינה עמי תורתי      | (1)                                                                                                                                                                                | 1                                                                                                                                                                      |
| אפתחה במשל פי         | (2)                                                                                                                                                                                | 2                                                                                                                                                                      |
| אשר שמענו ונדעם       | (3)                                                                                                                                                                                | 3                                                                                                                                                                      |
| לא נכחד מבניהם        | (4)                                                                                                                                                                                | 4                                                                                                                                                                      |
| תהלות יהוה ועזוזו     |                                                                                                                                                                                    | 5                                                                                                                                                                      |
| ויקם עדות ביעקב       | (õ)                                                                                                                                                                                | 6                                                                                                                                                                      |
| אשר צוה את אכותינו    |                                                                                                                                                                                    | 7                                                                                                                                                                      |
| למען ידעו' בנים יולדו | (6)                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                        |
| וישימו באלהים כמלם    | (7)                                                                                                                                                                                | 9                                                                                                                                                                      |
| ולא יהיו כאבותם       | (8)                                                                                                                                                                                | 10                                                                                                                                                                     |
| דור לא הכין לבו       |                                                                                                                                                                                    | 11                                                                                                                                                                     |
|                       | אפתחה במשל פי<br>אשר שמענו ונדעם<br>לא נכחד מבניהם<br>תהלות יהוה ועזוזו<br>ויקם עדות ביעקב<br>אשר צוה את אבותינו<br>למען ידעו' בנים יולדו<br>וישימו באלהים כמלם<br>ולא יהיו כאבותם | (2) אפתחה במשל פי (3) אשר שמענו ונדעם (4) לא נכחד מבניהם תהלות יהוה ועזוזו (5) ויקם עדות ביעקב אשר צוה את אבותינו (6) למען ידעו' בנים יולדו (7) וישימו באלהים כמלם (8) |

 $<sup>^{1}</sup>$  MT add דור אחרן.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MT add. ומצותיו ינצרו

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> V. 9 lautet in MT.:

הפכו כיום קרב

| ובתורתו מאנו ללכת     | לא שמרו ברית אלהים    | (10) | 12 |
|-----------------------|-----------------------|------|----|
| ונפלאותיו אשר הראם    | וישכחו עלילותיו       | (11) | 13 |
| בארץ מצרים שדה צען    | נגד אבותם עשה פלא     | (12) | 14 |
| ויצב מים כמו נד       | בקע ים ויעבירם        | (13) | 15 |
| וכל הלילה באור אש     | וינחם בענן יומם       | (14) | 16 |
| וישק כתהמת [ע]רבהי    | יבקע צרים במדבר       | (15) | 17 |
| ויורד כנהרות מים      | ויוציא נוזלים מסלע    | (16) | 18 |
|                       | II.                   |      |    |
| למרות עליון בציה      | ויוםיפו עוד לחמא לו   | (17) | 1  |
| לשאל אכל לנפשם        | וינסו אל בלבבם        | (18) | 2  |
| היוכל אל לערך שלחן    | וידברו באלהים אמרו    | (19) | 3  |
| ונחלים ישפטו [במדבר]" | הן הכה צור ויזובו מים | (20) | 4  |
| אם יכין שאר לעמו      | הגם לחם יוכל תת       |      | 5  |
| [ואפו חרה מאר]        | לכן שמע יהוה ויתעכר   | (21) | 6  |
| וגם אף עלה בישראל     | ואש נשקה ביעקב        |      | 7  |
| ולא כמחו בישועתו      | כי לא האמינו באלהים   | (22) | 8  |
| ודלתי שמים פתח        | ויצו שחקים ממעל       | (23) | 9  |
| ודגן שמים נתן למו     | וימטר עליהם מן לאכל   | (24) | 10 |
| צירה שלח להם לשבע     | לחם אבירים אכל איש    | (25) |    |
| וינהג בעזו תימן       | יסע קדים בשמים        | (26) | 12 |
| וכחול ימים עוף כנף    | וימטר עליהם כעפר שאר  | (27) | 13 |
| סביב למשכנותיו        | ויפל בקרב מחנהו       | (28) |    |
| ותאותם יביא להם       | ויאכלו וישבעו מאר     | (29) |    |
| עוד אכלם בפיהם        | לא זרו מתאותם         | (30) |    |
| ואף אלהים עלה בהם     | [וירא יהוה ויתעבר]    | (31) | 17 |
| ובחורי ישראל הכריע    | ויהרג במשמניהם        |      | 18 |
|                       | III.                  |      |    |
| ולא האמינו בנפלאותיו  | בכל זאת חמאו עוד      | (32) | 1  |
| ושנותם בבהלה          | ויכל בהבל ימיהם       | (33) | 2  |
| ושבו ושחרו אל         | אם הרגם ודרשוהו       | (34) | 3  |
| ואל עליון נואלם       | ויוכרו כי אלהים צורם  | (35) | 4  |
| ובלשונם יכזכו לו      | ויפתוהו בפיהם         | (36) | 5  |
|                       |                       |      |    |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Grätz und Duнм. <sup>2</sup> ist aus V. 19 herübergenommen.

60) וימש משכן שלו

ויםגר לחרב עמו (62) 7

בחוריו אכלה אש (63)

(64) כהניו בחרב נפלו

(61) ויתן לשבי עזו

אהל שכן באדם

ותפארתו ביד צר

ובנחלתו התעבר

ובתולותיו לא הוללו

ואלמנותיו לא תבבינה

| כגבור מתרונן מיין  |      | ויקץ בישן אדני      | (65) | 10 |
|--------------------|------|---------------------|------|----|
| חרפת עולם נתן למו  |      | ויך צריו אחור       |      |    |
| וכשבט אפרים לא בחר |      | וימאם באהל יוסף     | (67) | 12 |
| את הר ציון אשר אהב |      | ויבחר את־שבט יהודה  | (68) | 13 |
| כארץ יסדה לעולם    |      | ויכן כמו רמים מקדשו |      |    |
| ויבחר בדוד עבדו    |      | [וימאם בשאול ממלך]  | (70) | 15 |
| מאחר עלות הביאו    | (71) | ויקחהו ממכלאות צאן  |      | 16 |
| ובישראל נחלתו      |      |                     |      |    |
| וכתבונות כפיו ינחם |      | וירעם כתם לבבו      | (72) | 18 |

#### Erster Abschnitt.

- Hör', mein Volk, auf meine Lehre,
   Neigt das Ohr zu meinen Worten,
- 2 (2) Laßt den Mund zum Spruch mich öffnen, Sprudeln Rätsel aus der Vorzeit,
- 3 (3) Die wir hörten und verstanden, Die die Väter uns erzählten.
- 4 (4) Nicht verhehlten wir's den Söhnen, Wir erzählten es späterm Nachwuchs,
- 5 Jahwes Ruhmeswerk und Stärke Und die Wunder, die er tat,
- 6 (5) Wie er Zeugnis schuf in Jakob, Thora gab in Israel,
- Die er auftrug unseren Vätern,
   Kundzumachen ihren Söhnen,
- 8 (6) \*Damit es die Nachgebornen lernen, Ihren Söhnen zu erzählen,
- 9 (7) Ihr Vertrauen auf Jahwe setzten
  Und sein Werk sie nicht vergäßen.\*
- 10 (8) Nicht wie ihre Väter würden, Ein Geschlecht, rebellisch, trotzig.
- 11 Ein Geschlecht, des Herz nicht fest war Und des Geist nicht treu zu Gott hielt,\*
- 12 (10) Hielt nicht Jahwes Bund und wollte Nicht in seiner Thora wandeln.
- 13 (11) Sie vergaßen seine Taten Und die Wunder, die er sehn ließ.

- 14 (12) Wunder tat er vor den V\u00e4tern In \u00eAgypterland, um Zoan,
- 15 (13) Ließ sie durchs geteilte Meer gehn, Staute Wasser einem Damm gleich,
- 16 (14) Führte Tags sie durch die Wolke, Jede Nacht durch Feuerschein,
- 17 (15) Spaltete in der Wüste Felsen, Ließ die Steppen Fluten trinken,
- 18 (16) Brachte B\u00e4che aus den Steinen, Lie\u00df wie Str\u00f6me Wasser st\u00fcrzen.

#### Zweiter Abschnitt.

- 1 (17) Doch sie sündigten und reizten Noch den Höchsten in der Steppe,
- 2 (18) Sie versuchten Gott im Herzen, Speise fordernd, die sie möchten,
- 3 (19) \*Sie redeten wider Gott und sprachen: "Kann Gott einen Tisch anrichten?"
- 4 (20) \*Sieh, er schlug den Stein, da flossen Wasser und Bäche strömten [in der Wüste]:
- 5 Wird er Brot auch geben können Oder Fleisch dem Volke verschaffen?
- 6 (21) Darum [erzürnte der Höchste]

  Jahwe hörte es, brauste über,
- Feuer glühte gegen Jakob,
   Zorn stieg gegen Israel auf,
- 8 (22) Weil sie nicht an Jahwe glaubten, Nicht auf seine Hilfe trauten.
- 9 (23) Er gebot den Wolken droben, Öffnete des Himmels Türen,
- 10 (24) Regnet' auf sie Mannaspeise, Himmels Brotkorn gab er ihnen,
- 11 (25) Brote der starken Engel aß man, Zehrung schickte er bis zur Sätte.
- 12 (26) Ließ den Ost im Himmel aufstehen, Führte in Kraft den Süd herbei,
- 13 (27) Regnet' ihnen Fleisch wie Staub, Vögel gleich dem Sand des Meeres,

- 14 (28) Warf sie mitten in sein Lager, Rings um seine Wohnung her.
- 15 (29) Und sie aßen übersatt sich, Ihr Gelüsten bracht' er ihnen.
- 16 (30) Doch als noch die Speise im Munde,\*Ihres Gelüstes noch nicht überdrüssig,
- 17 [Da sah Jahwe und brauste über]
  - (31) Und Gottes Zorn stieg auf sie auf,
- 18 Viele ihrer Starken würgte er, Streckte Israels Jugend nieder.

#### Dritter Abschnitt.

- 1 (32) Trotzdem sündigten sie weiter, Glaubten nicht an seine Wunder:
- 2 (33) So ließ er wie Hauch ihr Leben Schwinden, ihre Jahr' in Schrecken
- 3 (34) Schlug er hin, so fragten sie, Suchten schnellbekehrt nach Gott.
- 4 (35) Dachten dran, ihr Fels sei Jahwe Und der Höchste ihr Erlöser,
- 5 (36) Und betörten mit dem Mund ihn, Logen ihm mit ihrer Zunge,
- 6 (37) Wo ihr Herz doch nicht zu ihm hielt, Seinem Bund sie untreu waren.
- 7 (38) Er, barmherzig, [ließ sie nicht], Schuldvergebend folgte er nicht,
- 8 Hielt gar oft den Zorn zurück, Ließ nicht los den ganzen Grimm,
- 9 (39) Dachte dran, daß Fleisch sie seien, Hauch, der geht und nicht zurückkehrt.

#### Vierter Abschnitt.

- 1 (40) Wie viel reizten in der Wüste, Kränkten sie ihn in der Steppe,
- 2 (41) Wider Gott versuchend und den Heiligen Israels betrübend
- 3 (42) Ungedenk der Hand, des Tages, Wo er sie vom Feind befreite!

- 4 (43) Zeichen tat er in Ägypten, Wunder im Gefilde Zoans,
- 5 (44) Wandelt' ihre Nil' in Blut
  Ihre Bäche, nicht zu trinken,
- 6 (45) Sandte Fliegen, sie zu fressen, Frösche auch, sie zu verderben;
- 7 (46) Gab dem Fresser ihr Gewächs Und der Heuschreck' ihre Arbeit,
- 8 (47) Schlug mit Hagel ihren Weinstock Und mit Reif die Sykomoren,
- 9 (48) Übergab der Pest ihr Vieh Und den Seuchen ihre Herden.
- 10 (49/50) \*Er bahnt dem Zorne einen Weg, Er schickt auf sie die Glut des Zornes
- Mit Überwallen, Grimm und Drangsal, Schickt eine Sendung böser Engel,
- Hält nicht zurück vom Tod ihr Leben, Gibt ihre Seele preis der Pest,
- 13 (51) Schlug die Erstgeburt Ägyptens, Mannheits Erstlinge bei Ham,
- 14 (52) Ließ sein Volk wie Schafe wandern, Führt' in Wüsten sie wie Herden,
- 15 (53) Leitete sie frei von Schrecken Doch die Feinde barg das Meer.
- 16 (54) Brachte sie zum heiligen Lande Auf's Gebirg, das er gewann,
- 17 (55) Trieb vor ihnen Völker aus, Teilte mit der Schnur ihr Erbe,
- Ließ in ihren Zelten wehen
  Israels [gesamte] Stämme.

#### Fünfter Abschnitt.

- 1 (56) \*Dennoch reizten sie den Hüchsten Und bewahrten nicht sein Zeugnis,
- 2 (57) \*[Gott versuchend], treulos wie die Väter Wandten sich, ein schlechter Bogen,
- 3 (58) Brachten ihn in Zorn mit Höhen, In Ereiferung mit Bildern.

- 4 (59) Jahwe hört' es, brauste über, Israel verwarf er gar,
- 5 (60) Ließ das Wohnzelt Silos fahren, Wo er wohnte in der Menschheit,
- 6 (61) Gab gefangen seine Stärke, Seine Ehre in Drängers Hand;
- 7 (62) Überließ sein Volk dem Schwerte, Auf sein Erbe zürnte er;
- 8 (63) Seine Mannschaft fraß das Feuer, Hochzeit hatte nicht die Jungfrau,
- 9 (64) Priester fielen durch das Schwert, Unbeweint von ihren Wittwen.
- 10 (65) Wie vom Schlaf erwachte Jahwe, Wie ein Held, den Wein bezwungen.
- 11 (66) Gab nun seinen Gegnern Schläge, Ewige Schande gab er ihnen,
- 12 (67) Da verwarf er Josephs Zelt, Wählte Ephraim nicht länger.
- 13 (68) Dafür wählt' er Judas Stamm, Zions Hügel, den er liebt,
- 14 (69) Schuf sein Haus gleich Erd und Himmel, Die auf ewig er gegründet!
- 15 (70) [Und verwarf den Saul als König], Wählte David seinen Knecht.
- 16 Nahm ihn von der Schafe Hürden
  - (71) Holte ihn von den Säugenden,
- 17 Jakob nun, sein Volk, zu weiden Und sein Erbe Israel;
- 18 (72) Der hat sie gar fromm geweidet, Sie mit kluger Hand geleitet!

Der Gedankengang des Psalms ist recht eigenartig, er schließt sich bezüglich der Reihenfolge in keiner Weise der historischen Überlieferung an wie etwa Ps. 105, sondern ist im ganzen etwas sprunghaft und greift oft auf Dinge zurück, die man als erledigt ansehen konnte.

Abschnitt I (V. 1—16) enthält die Aufforderung des Dichters, seinen Worten zu lauschen und die Schilderung der geschichtlichen Ereignisse aus der Vorzeit zu vernehmen. Daraus werde man lernen,

auf Gott zu vertrauen und nicht in die Fehler der Vorfahren zu verfallen, welche den Bund Gottes nicht beachtet, seine Bahn nicht gewandelt und alle Wundertaten vergessen hatten. Und doch waren in Angesicht ihrer Vorfahren Wunder in Ägypten geschehen (was für Wunder wird nicht gesagt, der Plagen und des Auszuges nicht gedacht); dann folgt die Erzählung von der Spaltung des Meeres, von dem Stauen des Wassers gleich einem Damm, von der Führung in der Wüste durch die Wolke bei Tag und die Feuersäule bei Nacht, endlich die von der Spaltung des Felsens in der Wüste, dem Trinkwasser entströmte.

Abschnitt II (V. 17—31) beginnt mit den respondierenden Versen und schließt sich insofern Strophe I an, als darin unter Hinweis darauf, daß Gott aus dem Felsen Wasser fließen ließ, an ihn die Forderung gerichtet wurde, einen Tisch in der Wüste aufzurichten und Brot und Fleisch zu gewähren. Darauf folgt die Schilderung des Manna und der Wachteln und der bösen Folgen dieser Gelüste.

Abschnitt III (V. 32—39). Diese Halbstrophe beginnt wieder, wenn auch nicht mit genau respondierendem Verse, so doch mit Sünde und Unglauben, und sagt: Sie sündigten trotz allem stets wieder und glaubten nicht an Gottes Wunder; kam Unheil über sie, suchten sie wohl Gott auf, aber nur mit dem Mund, nicht mit den Herzen — Gott aber verzieh immer wieder. Diese allgemein gehaltene Halbstrophe durchbricht die historische Erzählung. Auffällig ist aber auch, daß hier nur 9 Zeilen (gegen 18 der übrigen Abschnitte) sind. Ich möchte dabei die Vermutung aussprechen, daß der Dichter vielleicht die Absicht hatte, eine Geschichte der alten Zeit zu liefern, die strophisch so beschaffen war, daß nach je zwei Strophen von je 18 Zeilen diese Halbstrophe, als eine Art Refrain, gefolgt war. Ist er mitten in seiner Arbeit erlahmt oder sind die übrigen Strophen verloren gegangen? — das können wir natürlich nicht wissen.

Abschnitt IV beginnt mit einem Hinweis auf Abschnitt II und Abschnitt I. Die beiden ersten Verse 40-41

> יעציבוהו בישימון וקדוש ישראל התוו

כמה ימרוהו במדכר וישובו וינסו אל weisen deutlich zurück auf V. 17-18:

למרות עליון בציה לשאל אכל לנפשם ויוסיפו עוד לחמא לו וינסו אל בלבבם

Daß dem so sei, hat schon der alte Psalmist erkannt in Ps. 106

לא חכו לעצתו וינםו אל בישימון וישלה רזון בנפשם" מהרו שכהו מעשיו<sup>1</sup> ויתאוו תאוה במדבר ויתן להם שאלתם

Mit den folgenden zwei Versen 42-43:

יום אשר פדם מני צר ומופתיו בשדה צען לא זכרו עור את ידו אשר שם במצרים אותותיו

greift er auf den ersten Abschnitt V. 11-12 zurück:

ונפלאותיו אשר הראם בארץ מצרים שדה צען וישכחו עלילותיו נגד אבותם עשה פלא

Die Wunder, die er in Ägypten verübt hatte, insbesondere die Plagen, welche zum Auszug aus dem Lande der Sklaverei geführt hatten, sowie der Auszug selbst waren eben im ersten Abschnitt übersprungen worden.

Hier nimmt er unter Hinweis auf die in Ägypten vollbrachten Wunder, die er fast mit denselben Worten wie oben zum Ausdruck bringt, die Schilderung der Plagen auf (V. 44—51) und schließt mit der Plage der Erstgeburten (ראשית אונים באהלי הם).

Was er hier schildert, ist nicht wirkliche Erzählung sondern, Reminiszenz: "Sie gedachten nicht seiner Macht etc. Erst dann (V. 52—55) folgt die weitere Schilderung des Zuges durch die Wüste und des Einzuges in das Land der Verheißung.

Abschnitt V beginnt wieder mit den respondierenden zwei Zeilen, schildert die Treulosigkeit der Israeliten im heiligen Lande, den Untergang des Heiligtums in Siloh und schließt mit dem Zusammenbruche der Ephramitischen Hegemonie und der Begründung der Davidischen Dynastie.

Wenn man diesen Psalm für sehr alt halten dürfte, wofür ja die Erwähnung von Siloh sprechen würde, könnte man glauben,

<sup>1</sup> Dazu vgl. V. 7 und 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ob man unter diesen Umständen in dem dunklen Worte התחו eine Verschreibung für התאו vermuten darf in dem Sinne "Gelüste vorbringen vor" lasse ich dahingestellt.

daß hier ein abgeschlossenes Ganzes zur Verherrlichung der Davidischen Dynastie vorliegt. Der Stil und die Sprache scheinen mir aber für eine ziemlich späte Abfassungszeit zu sprechen. Dann bleibt es aber auffällig, warum der Psalm hier abbricht, und ich verweise zur Erklärung dieser Tatsache auf die oben zur dritten Halbstrophe ausgesprochene Vermutung.

Es bleibt noch übrig, die Ergänzungen und Weglassungen, zum Teil in Übereinstimmung mit Duhm, zum Teil aber abweichend von ihm, zu begründen. Schon oben wurde darauf aufmerksam gemacht, daß die dreizeiligen Strophen bei Duhm vielfach gar keine Berechtigung haben, weil sie keine Sinnesabteilungen bieten und auch sonst keine strophischen Kennzeichen aufweisen. Jeder kann dies an der beigefügten Übersetzung beobachten und ich halte es für überflüssig, dies noch besonders zu behandeln und zu beweisen.

Dagegen müssen andere Differenzen hier besprochen werden: V. 6 (Z. 8) habe ich דור אחרון gestrichen, wogegen Duhm es stehen läßt und aus בנים יולדו eine besondere Zeile bildet, was kaum zulässig ist. Die Worte דור אחרון können aber sehr wohl als Glosse von V. 4 herübergenommen worden sein.

V. 7. (Z. 9). Ebenso habe ich ומצוחיו יוצרו nach dem Vorgange von Baethgen und anderen gestrichen, wogegen Duhm daraus wieder einen Stichos bildet, was nicht gut angeht. Die Phrase könnte leicht aus anderen Stellen eingefügt worden sein.

V. 9 habe ich nach dem Vorgange von Baethgen und anderen mit schwerem Herzen gestrichen, weil, wie Hitzig mit Recht bemerkte, darin drei Worte vorkommen, die sich auch in V. 57 finden, und weil auch in der Schlußstrophe noch von den Ephramiten die Rede ist — der Vers steht aber ohne jeden Kontakt.<sup>1</sup> Will man ihn behalten, so kann man V. 5a (Z. 5) streichen.

V. 19 (Z. 3) streicht Duhm ohne triftigen Grund.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch Duнм setzt sich für die Echtheit des Verses mit guten Gründen ein. Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXII. Bd.

V. 21 (Z. 6) hat Duhm recht, einen Stichos zu ergänzen, er ergänzt ihn aber an unrechter Stelle:

Darum [erzürnte sich der Höchste]

Jahwe hört's, er brauste über.

Ich dagegen habe vorgeschlagen:

[ואפו חרה מאד]

לכן שמע יהוה ויתעבר

und zwar deshalb, weil man zuerst etwas Ärgerliches hört und erst dann in Zorn gerät und nicht umgekehrt. Vgl. weiter unten zu V. 31.

V. 30 streicht Duhm לא זרו מתאותם ebenfalls ohne Grund, dagegen füge ich in V. 31 וירא יהוה ויתעכר hinzu, was ein Seitenstück zu V. 21 bildet.

V. 55 habe ich mich dem Vorschlage Duнм's angeschlossen.

V. 56 streicht Duhm וינסו עליון, wogegen ich וינסו אל für יוסנו in den folgenden Vers einschiebe.

V. 70 (Z. 15) habe ich mich dem gewiß richtigen Vorschlage Duнм's angeschlossen.

Nach Abschluß der Untersuchung hielt ich es für notwendig, die strophischen Versuche früherer Forscher zu prüfen und ihr Verhältnis zu meinem Versuche festzustellen. Franz Delitzsch, dieser gründliche Kenner des Hebräischen und feinsinnige Exeget, sagt über die strophische Einteilung dieses Psalms folgendes: "Das Ganze zerfällt in zwei Hauptteile: V. 1—37 und 38—72. Der zweite geht von dem Gott versucherischen Undank des Israels der Wüste zu dem des Israels Kanaans über. Immer je drei Strophen bilden eine Gruppe." Man wird nach meiner Gliederung diese Einteilung als unzutreffend bezeichnen müssen, schon aus dem Grunde, weil die respondierenden Anfänge der Abschnitte bei Delitzsch stets inmitten der von ihm postulierten Gruppen stehen. Die Gruppen¹ bei Delitzsch bilden keine gedanklichen Einheiten, umsoweniger die Strophen, welche auch bezüglich der Zeilenzahl variieren.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I Vers 1-11; II 12-25; III 26-37; IV 38-48; V 49-59; VI 60-72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sieben Strophen haben je acht, sieben je neun, drei je 10 und eine 11 Zeilen.

Ch. A. Briggs teilt diesen Psalm in vier Teile ein, von denen jeder aus 10 Doppelzeilen besteht. Um dies zu erzielen, hat er nicht weniger als 41 Doppelzeilen (also mehr als die Hälfte des Psalms) gestrichen, indem er die V. 40—48, 51, 53 als Einschub eines Editors aus einem alten Gedichte über die ägyptischen Plagen, die V. 4b—7a, 10—11, 56b als legalistic und die Verse 15, 21—22, 25, 28—30a, 36—37, 49—50, 58—59, 62, 65—66, 69, 71c—72 als expansive Glossen bezeichnet.

Dieses Vorgehen ist höchst willkürlich und ganz unwissenschaftlich. Das heißt man Psalmen "machen" und nicht Psalmen "kommentieren". Gegen die subjektiven Aufstellungen Briggs spricht schon der Umstand, daß der Psalm nach meiner Einteilung in seiner jetzigen Form aus fünf Teilen besteht (18+18)+9+(18+18). Daß durch zufällig hinzugefügte Glossen ein solches Gebilde entstehen könne, muß als ganz unmöglich erklärt werden. Ausdrücklich muß aber anerkennend hervorgehoben werden, daß die Anfänge der Teile II, III mit den von mir festgestellten ganz und der von IV nahezu übereinstimmen. Der Umstand, daß auch V. 40 mit der gleichen Wendung beginnt, hätte Briggs es nahelegen müssen, daß in dieser Wendung eben das Leitmotiv des Psalms liegt, und er durfte schon deshalb hierin nicht den Einschub eines spätern Editors vermuten.

Dieselbe Methode wendet Herr Briggs auch auf andere Psalmen an. Ich will hier nur noch ein Beispiel anführen:

Ps. 105 habe ich in meinem Buche Komposition und Strophenbau (Bibl. Stud. III. S. 59 ff.) behandelt. Der Psalm besteht nach meiner Annahme aus einer fünfzeiligen Einleitung und vier Strophen zu je 10 Distichen. Sinn und Strophik forderten im ganzen die Umstellung zweier Verse, sonst blieb der überlieferte Text intakt. Abgesehen von den einleitenden Zeilen, bietet Briggs statt vierzig nur 24 Doppelzeilen, aus denen er sich 12 Strophen bildete. Das Übrige (16 Doppelstichen) wird als Zusätze und Glossen gestrichen, weggelassen werden V. 11, 13 und 15. Die Streichung dieser Verse

<sup>1</sup> Vers 11 wird auch von Dunm ohne zureichenden Grund als Glosse erklärt.

läßt sich in keiner Weise rechtfertigen. Wenn man in meiner Schrift S. 64 den Kommentar zu diesen Versen vergleicht, wird man sehen, wie diese Verse aus der pentateuchischen Vorlage herausgearbeitet wurden, und wird erkennen, daß jede Änderung des Textes hier einen gewalttätigen Eingriff in die gute alte Überlieferung bedeutet.

Auch V. 22 wird ganz ohne Grund weggelassen und von den Versen 24 und 25 der je zweite Stichos gestrichen. Und hier lehrt der Kommentar, daß die beiden Halbverse aus der Vorlage stammen und an ihnen nicht gerüttelt werden darf. Das Gleiche ist der Fall mit den je zweiten Halbversen von V. 29 und 30. Auch die Weglassung von V. 28 und der Verse 38-45 beruht auf Willkür.

Wiederum muß die Haltlosigkeit der Briggs'schen Kritik daran erkannt werden, daß der Psalm mühelos und ohne einschneidende Änderungen ein absolut klares, durch Inhalt und Responsion gesichertes Strophengebilde zeigt: (5+10+10+10+10), ein Gebilde, das, die Richtigkeit der von Briggs postulierten Urform vorausgesetzt, durch Glossen, die systemlos zugefügt worden sind, nicht hätte entstehen können. Durch dieses Gebilde hat sich der Verfasser dieses Psalms gegen kritische Freibeuterei verwahrt.

### Anhang.

Psalm 78 mußte zu einer gründlichen Untersuchung von Jer. Kap. 7 und der damit zusammenhängenden Prophezeiungen in den Kap. 17, 22 und 26 führen. Natürlich taucht da wieder die Frage nach der Echtheit dieser Abschnitte auf, die in jüngster Zeit mit allzugroßer Sicherheit verneint worden ist. Ich begnüge mich für jetzt mit der Bemerkung, daß die Akten über diese Frage keineswegs als geschlossen zu betrachten sind, wie ja in der Tat die ältern Exegeten die Stücke fast durchwegs für echt erklären und unter den jüngern noch gewichtige Stimmen für deren Echtheit eintreten.

Daß Jeremia nicht nur Gedichte gemacht hat, sondern zum Volke ganz verständlich reden wollte, scheint mir sicher zu sein und

diese Stücke können in der Tat solche Volksreden sein, die er an verschiedenen öffentlichen Orten gehalten hat. Daß der Kern dieser Reden echt ist, wagt niemand zu bezweifeln, da ja einer dieser Reden wegen dem Jeremia der Prozeß gemacht wurde, der ihm fast das Leben gekostet hätte. Am meisten wird die Echtheit der Rede Kap. 17, 19-27 bezweifelt, weil darin von der Sabbatheiligung gesprochen wird und man sich gewöhnt hat, solche gottesdienstliche Dinge möglichst spät anzusetzen - gewiß nicht immer mit Recht. Die Sabbatheiligung ist nicht nur ein religiöses, sondern auch ein soziales Problem und man kann die Tragweite solcher Reden, welche sich auf dieses Problem beziehen, erst dann beurteilen, wenn man feststellt, welchen Motiven sie entsprungen sind. Außerdem ist zu beachten, daß in diesen nach einem gewissen Schema geformten Reden nicht der Sabbat allein behandelt wird, sondern eine Reihe anderer sozialer Fragen, von denen in der Tat der Bestand eines Staates abhängig ist, und zu diesen gehört ohne Zweifel mit Rücksicht auf die arbeitende Klasse die Sabbatheiligung.

Diese Reden bekunden ein systematisches und furchtloses Agitieren Jeremias für seine Überzeugung. Er tritt im Tempel auf und verkündet dessen Zerstörung (Kap. 7), dann erscheint er vor den Toren Jerusalems und droht mit dem Untergang der Stadt (Kap. 17) und zuletzt wagt er sich in den Pallast des Königs und verkündet, daß der Pallast eine Trauerstätte werden wird (Kap. 22). Dies wird er nicht einmal, sondern öfters getan haben. Darf man sich da wundern, daß den öffentlichen Behörden endlich die Geduld ausging und ihm der Prozeß gemacht worden ist?

Indessen würde mich eine Analyse dieser Reden viel zu weit führen und ich begnüge mich, ohne die Echtheitsfrage hier zu erörtern, die strophische Gliederung durch die entsprechende Einteilung des Textes und Hervorhebung der Responsionen in gesperrtem Satz anzudeuten. Für meine Strophentheorie ist es ja gleichgültig, ob die Stücke von Jeremia herrühren oder von einem spätern Verfasser niedergeschrieben worden sind. Es sei noch ausdrücklich bemerkt, daß ich die strophische Gliederung von Kap. 22, 1—5 und 26, 2—6,

da Responsionen fehlen und auch die Zeileneinteilung manches zu wünschen übrig läßt, nicht für gesichert halte.

#### Jeremia Kap. 7.

- (1) הדבר אשר היה אל ירמיהו מאת יהוה לאמר
- (2) עמד בשער בית יהוה וקראת שם את הדבר הזה ואמרת שמעו דבר יהוה כל יהודה הבאים בשערים האלה להשתחות ליהוה
  - (3) כה אמר יהוה צבאות אלהי ישראל היטיבו דרכיכם ומעלליכם ואשכנה אתכם במקום הזה
- (4) אל תכטחו לכם אל דברי השקר לאמר היכל יהוה היכל יהוה היכל יהוה המה
  - כי אם היטב תיטיבו את דרכיכם ואת מעלליכם (5) אם עשו תעשו משפט בין איש ובין רעהו
- יתום ואלמנה לא תעשקו ודם נקי אל תשפכו<sup>1</sup> (6) ואחרי אלהים אחרים לא תלכו לרע לכם
- (7) ושכנתי אתכם במקום הזה בארץ אשר נתתי לאבותיכם
  - (8) הנה אתם בטחים לכם על דברי השקר לבלתי הועיל
    - (9) הנגב רצח ונאף והשבע לשקר וקטר לבעל והלך אחרי אלהים אחרים אשר לא ידעתם
    - ובאתם ועמדתם לפני בבית הזה אשר נקרא שמי עליו (10) ובאתם ועמדתם לפני בבית הזה אשר נעלנו למטן עשות את כל התועבות האלה
- (בעיניכם) המערת פרצים היה הכית הזה אשר נקרא שמי עליו (בעיניכם) גם אנכי הנה ראיתי נאם יהוה
- (בראשונה) כי לכו נא אל מקומי<sup>3</sup> בשילו אשר שכנתי שמי שם (בראשונה) וראו את אשר עשיתי לו מפני רעת עמי ישראל
  - 'ועתה יען עשותכם את כל המעשים האלה (13)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MT add. במקום הוה <sup>2</sup> MT add. למן עולם ועד עולם

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MT add. אשר <sup>4</sup> MT add. אדר יהוד

# ואדבר אליכם השכם ודבר ולא שמעתם ואקרא אתכם ולא עניתם [נאם יהוה]

ועשיתי לבית אשר נקרא שמי עליו אשר אתם בטחים בו (14) ועשיתי לבית אשר נתתי לכם ולאבותיכם כאשר עשיתי לשלו

### Übersetzung.

- (1) Das Wort, welches ward an Jeremia von JHWH also:
- (2) Stelle dich an das Tor des Gotteshauses Und rufe dort aus diese Worte und sprich: Höret das Wort JHWH's ganz Juda, Die ihr eintretet in diese Tore, um JHWH anzubeten.
- (3) So spricht der Herr der Heeresscharen, der Gott Israels:

  Bessert euren Wandel und eure Taten

  Und ich werde euch wohnen lassen an diesem Orte.
- (4) Vertraut nicht auf die falschen Worte also: Der Tempel JHWH's, der Tempel JHWH's ist hier,
- (5) Nur wenn ihr bessert euren Wandel und eure Taten, Wenn ihr Recht schaffet zwischen den Leuten untereinander,
- (6) Fremdling, Waise und Witwe nicht bedrückt und unschuldig Blut nicht vergießet
  - Und anderen Göttern nicht nachgeht euch zum Schaden,
- (7) Lasse ich euch wohnen an diesem Orte in dem Lande, das ich euren Vätern gegeben.
- (8) Ihr aber vertraut auf die falschen Worte, ohne jeglichen Nutzen!
- (9) Wie? stehlen, morden und ehebrechen, falsch schwören und dem Baal räuchern
  - Und nachwandern anderen Göttern, die ihr nicht kennt,
- (10) Dann kommet ihr und tretet vor mich in diesem Hause, welches meinen Namen trägt,
  - Und sprechet: Wir sind gerettet, um (ferner) auszuüben all diese Greuel.
- (11) Ist denn eine Räuberhöhle dieses Haus, das meinen Namen trägt, (in euren Augen)?
  - Auch ich habe es gesehen, ist der Spruch JHWH's.
- (12) Denn geht dorthin nach meinem Orte in Schilo, woselbst ich meinen Namen wohnen ließ (vormals),
  - Und sehet, was ich ihm getan der Bosheit meines Volkes Israel wegen.

- (13) Und nun weil ihr übtet all diese Taten
  Und ich zu euch redete zeitig und unablässig und ihr nicht hörtet
  Und ich euch rief und ihr nicht antwortet [ist der Spruch JHWH's],
- (14) So tue ich dem Hause, welches meinen Namen trägt und auf das ihr vertraut.

Und dem Orte, den ich euch und euren Vätern gegeben, so wie ich Silo getan.

### Jeremia Kap. 17.

(19) כה אמר יהוה אלי הלוך ועמרת בשער בני העם אשר יבואו בו מלכי יהודה ואשר יצאו בו ובכל שערי ירושלם (20) ואמרת אליהם

> שמעו דבר יהוה מלכי יהודה וכל יהודה וכל יושבי ירושלם הכאים בשערים האלה

(21) כה אמר יהוה השמרו בנפשותיכם ואל תשאו משא ביום השבת והבאתם בשער? ירושלם¹ והבאתם לאכה לא תעשו וקדשתם את יום השבת

> כאשר צויתי את אכותיכם (23) ולא שמעו ולא המו את אזנם ויקשו את ערפם לבלתי שמע ולבלתי קחת מוםר

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MT add. ולא תציאו איז משא מבחיכם ביום השכה. Dieses sowie die im Texte in kleinen Typen gedruckten Stücke halte ich für spätere Zusätze.

(24) והיה אם שמוע תשמעון אלי נאם יהוה [צבאות] לבלתי הביא משא \*ביום השבת בשערי העיר הואת<sup>1</sup> ולקדש את יום השבת לבלתי עשות בו כל מלאכה

(25) ובאו בשערי העיר הזאת מלכים ושרים יושבים על כסא דוד רכבים ברכב ובסוסים המה ושריהם איש יהודה ויושבי ירושלם

> וישבה העיר הואת לעולם (26) ובאו (אליה) מערי יהורה ומסביבות ירושלם ומארץ בנימין ומן השפלה ומן ההר ומן הגנב מבאים עלה וובח ומנהה ולבונה ומביאי תודה בית יהוה

יאם לא תשמעו אלי לקדש את יום השבת ולבלתי שאת משא ובא בשערי ירושלם ביום השבת והצתי אש בשעריה ואכלה ארמנות ירושלם ולאתכבה

# Übersetzung.

- (19) So sprach JHWH zu mir:
  Geh' und stelle dich ins Tor der Volkssöhne,
  Durch welches einziehen die Könige Judas
  Und durch welches sie hinausgehen
  Und in alle Tore Jerusalems
- (20) Und du sollst zu ihnen sprechen:

Höret das Wort JHWH's, Könige von Juda und ganz Juda Und alle Bewohner Jerusalems, Welche eintreten durch dieses Tor.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MT בשערי העיר הזאת ביום השכת.

- (21) So spricht JHWH: Hütet euch um euer Leben willen Und traget keine Last am Sabbattage, Daß ihr sie hineinbringet in die Tore Jerusalems,
- (22) Und tut keinerlei Arbeit Und heiliget den Sabbattag.
- (24) Wenn ihr ernstlich auf mich höret, Ist der Spruch JHWH's [der Heeresscharen], Keine Last hineinzubringen am Sabbattage In die Tore dieser Stadt Und zu heiligen den Sabbattag, Keinerlei Arbeit an ihm zu tun.
- (25) Werden einziehen in die Tore dieser Stadt Könige und Fürsten, die sitzen auf Davids Throne, Zu Wagen und zu Roß, sie und ihre Fürsten, Die Männer Judas und die Einwohner Jerusalems.
- (27) Wenn ihr aber nicht auf mich höret, Zu heiligen den Sabbattag Und keine Last zu tragen und einzutreten In die Tore Jerusalems am Sabbattage, Werde ich Feuer anzünden an seinen Toren Und es wird Jerusalems Paläste verzehren.

### Jeremia Kap. 22.

(1) כה אמר יהוה
 רד בית מלך יהודה
 ודברת שם את הדבר הזה
 (2) ואמרת שמע דבר יהוה
 מלך יהודה היושב על כסא דוד
 אתה ועבדיך ועמך
 הבאים בשערים האלה

שו משפט וצרקה (3) עשו משפט וצרקה והצילו גזול מיד עשוק זגר יתום ואלמנה אל תנו אל תחמסו ודם נקי אל תשפכו במקום הזה

(4) כי אם עשו תעשו את הדבר הזה
 וכאו בשערי הבית הזה
 מלכים יושבים לדוד על כסאו
 רכבים ברכב ובסוסים הוא ועבדיו ועמו
 (5) ואם לא תשמעו את הדברים האלה
 בי נשבעתי נאם יהוה
 כי לחרבה יהיה הבית הזה

### Übersetzung.

- (1) So spricht JHWH: Geh' hinab in den Palast des Königs von Juda Und rede dort dieses Wort
- (2) Und sprich: Hört das Wort JHWH's, König von Juda, der du sitzest auf Davids Thron, Du und deine Diener und dein Volk, Die eintreten durch diese Tore.
- (3) So spricht JHWH: Übet Recht und Gerechtigkeit Und entreißt den Beraubten der Gewalt des Bedrückers Und Fremdling, Waise und Witwe. Bedränget nicht und vergewaltigt nicht Und unschuldiges Blut vergießet nicht An diesem Orte!
- (4) Denn wenn ihr dieses Wort vollführet,
   Werden einziehen in die Tore dieses Palastes
   Könige, sitzend auf Davids Thron,
   Zu Wagen und zu Roß, er selbst, seine Diener und sein Volk.
- (5) Wenn ihr aber auf diese Worte nicht höret, Schwöre ich bei mir, ist JHWH's Spruch, Daß zur Trümmerstätte werden wird dieser Palast.

#### Jeremia Kap. 26.

- (1) בראשית ממלכות יהויקים כן יאשיהו מלך יהודה היה הדבר הזה מאת יהוה לאמר
  - (2) כה אמר יהוה עמד בחצר בית יהוה ודברת על כל ערי יהודה הבאים להשתחות בית יהוה את כל הדברים אשר צויתיך לדבר ודבר! אליהם אל תגרע דבר
  - אולי ישמעו וישובו איש מדרכו הרעה (3) ונחמתי אל הרעה אשר אנכי חשב לעשות להם מפני רע מעלליהם
    - (4) ואמרת אליהם כה אמר יהוהאם לא תשמעו אליללכת בתורתי אשר נתתי לפניכם
      - לשמע על דברי עבדי הגביאים (5) אשר אנכי שולח אליכם והשכם ושלוח ולא שמעתם
        - (6) ונתתי את הבית הזה כשלה ואת העיר הזאת אתן לקללה לכל גוי הארץ

### Übersetzung.

- (2) So spricht JHWH: Stelle dich hin in den Vorhof des Gotteshauses Und sprich über alle Städte Judas, Die gekommen sind anzubeten im Hause JHWH's. Alle Worte, welche ich dir befohlen habe zu sprechen, [Sprich] zu ihnen, laß kein Wort weg.
- (3) Vielleicht hören sie und kehren um von ihrem bösen Wege, Daß ich mich des Unheils gereuen lasse, das ich dachte Ihnen zuzufügen, wegen ihrer bösen Taten.
- (4) Und sage ihnen: So spricht JHWH:
   Wenn ihr nicht auf mich hören werdet,
   Zu wandeln nach meinem Gesetz, das ich euch vorgelegt,

- (5) Zu hören auf die Worte meiner Diener, der Propheten, Welche ich euch gesendet habe, Jeden Morgen neu gesendet, ohne daß ihr hörtet;
- (6) So mache ich dieses Haus wie Silo Und diese Stadt mache ich zum Fluche Für alle Völker der Erde.

Kurz vor Abschluß des Druckes erhielt ich das Werk Old Testament and Semitic Studies in memory of William Rainey Harper, Chicago 1908 in zwei stattlichen Bänden. Darin finden sich drei Versuche strophischer Gliederung, so Bd. 1, S. 67 ff., An Analysis of Isaiah 40—42 by Ch. A. Briggs. Was von der Methode Briggs' bezüglich der Psalmen gesagt wurde, gilt auch von diesem Versuche. Die Behandlung des Textes ist allerdings minder gewalttätig, aber die strophische Einteilung ist rein subjektiv.

Leider kann ich auch von dem Versuche C. P. Fagnani's über Zephanja Bd. II, S. 260 ff. nicht besseres sagen. Vor lauter Kritik kommt der Prophet gar nicht zu Wort und wird in disiecta membra zerstückelt. Mein Nachweis, daß Ezechiel eine Stelle aus Zephanja (Kap. 3) entlehnt und glossiert hat (Bibl. Stud. III, S. 30 ff.), hätte ihn von der Wiederholung unrichtiger Behauptungen Marti's u. A. auf S. 370 ff. abhalten sollen.

Von dem Versuche J. M. Powis-Smith über Micha (Bd. II, S.417ff.) möchte ich nur zwei Stücke etwas näher beleuchten, weil sie die Methode des Verfassers charakterisieren. Er legt denselben meine strophische Gliederung zugrunde und durchlöchert sie durch Wellhausens Korrekturen und Streichungen, vergißt aber dabei, daß er Feuer mit Wasser mengt. Was dabei herauskommt, zeigen die nebenstehenden Texte, links nach meinen "Propheten", rechts nach Powis-Smith und Wellhausens Streichungen.

Diese drei Versuche bekunden weder ein richtiges Sprachgefühl, noch auch Sinn für Rhythmik; weder Verständnis des Textes, noch auch eine Spur von selbstständiger Kritik. Es ist ein scharfes Urteil; im Interesse der wissenschaftlichen Exegese in Amerika muß es ausgesprochen werden!

### Kap. 3.

| <ul> <li>שמעו נא זאת</li> <li>ראשי בית יעקב</li> <li>וקציני בית ישראל</li> <li>המתעבים משפט</li> <li>זאת כל הישרה יעקשו</li> </ul>                                | כה אמר יהוה<br>על הנכיאים המתעים את עמי<br>הנשכים בשניהם וקראו שלום<br>ואשר לא יתן על פיהם<br>וקרשו עליו מלחמה | 1 ואמר <sup>1</sup><br>שמעו נא ראשי יעקב<br>וקציני בית ישראל<br>הלוא לכם<br>לרעת את המשפט |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10 בנה ציון ברמים<br>רירושלם בעולה<br>ראשיה בשחד ישפטו<br>וכהגיה במחיר יורו<br>וגביאיה בכסף יקסמי<br>ועל יהוה ישענו לאמר<br>הלוא יהוה בקרבנו<br>לא תבוא עלינו רעה | וחשכה לכם מקסם                                                                                                 | נזלי עורם מעליהם<br>ושארם מעל עצמותם<br>ואשר אכלן שאר עמי                                 |
| יו לכן בגללכם<br>ציון שרה תהרש<br>וירושלם עיין תהיה<br>והר הבית לבמות יער!                                                                                        | ואולם אנכי מלאתי כה<br>את רוח יהוה ומשפם ונכורה<br>להניד ליעקב פשעו<br>ולישראל חמאתו!                          | ולא יענה אותם                                                                             |

#### Kap. 5, 6-14.

| והיה ביום ההוא               | 9  | והיה שארית יעקב       | 6 |
|------------------------------|----|-----------------------|---|
| נאם יהוה (צבאות)             |    | בקרב עמים רבים        |   |
| והכרתי סוסיך מקרבך           |    | כשל מאת יהוה          |   |
| והאבדתי מרכבתיך              |    | כרביבים עלי עשב       |   |
| והכרתי ערי ארצך              | 10 | אשר לא יקוה לאיש      |   |
| והרסתי כל מבצריך             |    | ולא ייחל לבני ארם ו   |   |
| והכרתי כשפים מידך            | 11 | והיה שארית יעקב בגוים | 7 |
| ומעוננים לא יהיו לך          |    | בקרב עמים רבים        |   |
| והכרתי פסיליך ומצכותיך מקרבך |    | כאריה בבהמות יער      |   |
| ולא תשתחוה עוד למעשה ידיך    |    | ככפיר בעדרי צאן       |   |
| ונתשתי אשיריך מקרבך          | 13 | אשר אם עבר ורמם       |   |
| והשמרתי עריך                 |    | וטרף ואין מציל        |   |
| ועשיתי באף ובחמה נקם         | 14 | תרם ידך על צריך       | 8 |
| את הנוים אשר לא שמעו         |    | וכל איביך יכרתו       |   |

<sup>1</sup> Das אמבר zu Anfang hat seine Bedeutung und darf nicht gestrichen werden; es lenkt die Aufmerksamkeit der Hörer auf den Sprechenden. 2 b-c wird von Well-Hausen, Nowack und Marti als Variante von V. 3 gestrichen — ohne Berechtigung, weil in V. 2 der gegenwärtige Zustand geschildert, in V. 3 gesagt wird, daß sie auch in der Vergangenheit (stets) so gehandelt haben. Vielleicht ist ישורם און די עומל עומלים zu lesen. Die Streichungen von את רוח יהוה und שורם sind irrelevant. Auch bezüglich Kap. 5 und die Streichung von V. 14 beugt sich der Verf. vor der Kritik.

### Кар. 3.

| שמעו נא זאת ראשי בית יעקב<br>וקציני בית ישראל<br>המתעבים משפט<br>ואת כל הישרה יעקשו<br>10 בני ציון בדמים<br>וירושלם בעולה     | על הנביאים המתעים את עמי<br>הנשכים בשניהם וקראו שלום<br>ואשר לא יתן על פיהם                                                                           | 5 | 1 וואמר]<br>שמעו נא ראשי יעקב<br>וקציני בית ישראל<br>הלא לכם לדעת את המשפט<br>2 שנאי מוב ואהבי רע |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 11 ראשיה בשחר ישפטו<br>וכהניה במחיר יורו<br>ונביאיה בכסף יקסמו<br>ועל יהוה ישענו לאמר<br>הלא יהוה בקרבנו<br>לא תבוא עלינו רעה | לכן לילה לכם מחזון<br>וחשכה לכם מקםם<br>ובאה השמש על הנביאים<br>וקדר עליהם היום<br>וכשו החזים<br>והפרו הקסמים<br>ועמו על שפם כלם<br>כי אין מענה אלהים |   | 3 אשר אכלו שאר עמי<br>ועורם מעליהם הפשיטו<br>ואת עצמותיהם פצהו ופרשו<br>כשאר בסיר וכבשר בתוך קלחת |  |
| 12 לכם בנללכם<br>ציון שדה תחרש<br>וירושלם עיים תהיה<br>והר הבית לבָמַת יער                                                    | ואולם אנכי מלאתי כח<br>ומשפט וגבורה<br>להגיד ליעקב פשעו<br>ולישראל חמאתו                                                                              | 8 | 4 אז יזעקו אל יהוה<br>ולא יענה אותם<br>ויסתר פניו מהם<br>כאשר הרעו מעלליהם                        |  |

#### Kap. 5.

| 9 והיה ביום ההוא נאם יהוה<br>והכרתי סוסיך מקרבך<br>והאבדתי מרכבותיך<br>10 והכרתי ערי ארצך<br>והרסתי כל מבצריך | והיה שארית יעקב (כנוים)<br>בקרב עמים רבים<br>כטל מאת יהוה<br>כרביבים עלי עשב<br>אשר לא, יקוה לאיש   | 6 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 11 והכרתי כשפים מידך<br>ומעוננים לא יהיו לך<br>12 והכרתי פסיליך ומצבותיך מקרבך<br>ולא תשתחוה עוד למעשה ידיך   | ולא ייחל לבני אדם<br>והיה שארית יעקב בנוים<br>בקרב עמים רבים<br>כאריה בכהמות יער<br>ככפיר בעדרי צאן | 7 |
| 13 (ונתשתי אשיריך מקרבך<br>והשמדתי עריך<br>14 ועשיתי באף ובחמה נקם<br>את הנוים אשר לא שמעו 1                  | אשר אם עבר<br>ורמם וטרף ואין מציל<br>תרם ידך על צריך<br>וכל איביך יברתו                             | 8 |

Der Vers bildet aber ein deutliches Gegenstück zu V. 8 und spricht nicht von Heiden im Gegensatz zu Israel, sondern von den Israel umgebenden Völkern und greift auf V. 6° und 7° zurück, so daß man das ganze Stück Micha zu- oder absprechen muß.

Die umseits stehende Inhaltsübersicht bezieht sich auf alle meine biblischen Studien mit Ausschluß der "Propheten" (25. März 1908).

### Inhaltsübersicht.

|      |                               | Seite          | Seite                            |
|------|-------------------------------|----------------|----------------------------------|
| I.   | Ezechiel-Studien (1895)       |                | Neue metrische Versuche über     |
|      | Vorwort                       | 5-6            | Amos 13—25                       |
|      | Die Vision vom Thronwagen     | 7 - 29         | Hosea Kap. 8 24-28               |
|      | Die Sendung                   | 29 - 34        | Hosea Kap. 14 28-30              |
|      | Entwürfe und Ausführung.      | 34 - 48        | Ezechiel Kap. 22 und Ze-         |
|      | Ein prophetisches Schema .    | 49 - 55        | phania Kap. 3 30-36              |
|      | Keilschriftliche Parallelen . | 56 - 62        | Der Tag des Herrn 36-40          |
| TT   | Strophenbau und Respor        |                | Ezechiel Kap. 25 40-45           |
| 11.  | sion (1898)                   | 1-             | Jesaia Kap. 47 45-52             |
|      | Vorwort                       | 5-8            | Maleachi Kap. 1                  |
|      | Richter Kap. 5                | 9-14           | Maleachi Kap. 2-3 56-59          |
|      | _ • .                         | 14—17          | Psalm 105 59—68                  |
|      |                               | 17—18          | Die Sprüche Kap. 1 69-72         |
|      |                               | 18-21          | Die Sprüche Kap. 5 72-73         |
|      | •                             | 24-28          | Die Sprüche Kap. 8 73-75         |
|      | •                             | 28-32          | Die Sprüche Kap. 23 und 24 75-79 |
|      |                               | 32 - 35        | Hiob Kap. 4 80-82                |
|      |                               | 36-39          | Hiob Kap. 6 82-85                |
|      |                               | 4045           | Hebr. מוב ,Würze' 85—88          |
|      | 70 1 77 10                    | 45-47          | Zur Geschichte und Kritik        |
|      | TO 1 TT 4.                    | 4749           | meiner Strophentheorie 88-131    |
|      |                               | 49-51          | Anhang.                          |
|      |                               | 51-52          | 141—142 בקרת הססיקתא             |
|      | Psalmen Kap. 107              | 53—54          | 141—143 הוראת רום קרן            |
|      | Psalmen Kap. 119              |                | נטלא פרחא ונהורא בריא 143—144    |
|      | Psalmen Kap. 140              | 61—63          | IV. Strophenbau und Respon-      |
|      | Die Sprüche Kap. 6            | 6365           | sion in Ezechiel und den         |
|      |                               | 65—66          | Psalmen (1908).                  |
|      |                               | 6671           | Ezechiel Kap. 20 1-27            |
|      |                               | 7178           | Ezechiel Kap. 23 28-36           |
|      |                               | 78—81 <b>[</b> | Psalmen Kap. 78 37-52            |
|      | Sirach Kap. 40 8              | 3183           | Anhang.                          |
|      | Sirach Kap. 41-42 8           | 83—86          | Jeremia Kap. 7 52-56             |
| III. | Komposition und Strophe       | n-             | Jeremia Kap. 17 56—58            |
|      | bau (1907).                   | -              | Jeremia Kap. 22 58—59            |
|      | ***                           | v_vi           | Jeremia Kap. 26 60—61            |
|      | Amos Kap. 1-2                 | 1-13           | Micha Kap. 8 und 5 61—63         |
|      | •                             | '              |                                  |

# Zu den altpersischen Inschriften von Behistun.

Aus Anlaß ihrer Neuausgabe durch LWKING in: ,The Sculptures and Inscription of Darius the Great on the Rock of Behistûn in Persia'. London 1907.

Von

#### Chr. Bartholomae.

# 

Die Stelle Bh. 1. 10 (27 ff.) hat folgenden Wortlaut:  $ima^h$   $tya^h$   $man\bar{a}$  kartam  $pas\bar{a}va^h$   $ya\vartheta\bar{a}$   $x\bar{s}|\bar{a}ya\vartheta iya^h$  abavam:  $ka^nb\bar{u}jiya^h$   $n\bar{a}ma^n$   $k\bar{u}rau\bar{s}$   $pu\vartheta^ra^{h2}$   $am\bar{a}xam$   $taum\bar{a}y|\bar{a}$  hauvam  $id\bar{a}$   $x\bar{s}\bar{a}ya\vartheta iya^h$   $\bar{a}ha^h$ ; die senkrechten Striche geben den Zeilenschluß an. Statt hauvam hat man bisher paruvam gelesen. Doch versichert uns King ausdrücklich S. 6 No. 3, daß der Stein hauvam enthalte. Aber seine Übersetzung, ... was king here before me' steht noch im Bann der alten Lesung, wie mir scheint, s. S. 69 No. Oder soll das 'before me' in hauvam stecken? Ich wüßte es da auch nicht herauszuholen.

Man könnte ja allerdings die Zeichenreihe ( ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die erste Zahl bezieht sich auf die Inschrift, die zweite auf den Abschnitt darin, die eingeschlossene auf die Zeile.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> King hat putra. Wie aus seiner Bemerkung zu  $u\check{s}ab\bar{a}rim$  ,Kamelreiter Bh. 1.18 (86 f.) hervorgeht — ,unless the engraver has omitted the sign by mistake from the end of 1.86 f., nämlich hinter dem Š des Wortes —, nimmt er als Gruppenzeichen für t+r. Ist ihm die ganze reiche Literatur darüber unbekannt geblieben?

bestehen? S. dazu FWKMüller SPreußAW. 1905. 1083. Das einzig Gemeinsame ist ja doch nur die Anlautssilbe ha.<sup>1</sup>

Weiszbach, der ZDMG. 61. 725 die neue Lesung hauvam an Stelle von paruvam verzeichnet, fügt in Klammern hinzu: "oder vielmehr hauvma?". Ich sehe aber auch nicht, was damit gewonnen werden soll. ma (bez. ma" nach der hier befolgten Umschreibung) wäre der Abl. des Pron. I. Pers. Sing., — aind. mát. Mit welchem Wort des Satzes aber sollte der Ablativ in Beziehung gebracht werden können?

Wenn das Wort richtig gelesen ist — und das muß ja doch nach Kings Angabe der Fall sein —, so läßt es sich meines Erachtens nur so fassen: hauvam ist der nach dem Muster von adam 'ich', tuvam 'du', iyam 'er (hier)' ausgestaltete Nom. Sing. 'er (dort)', der sonst hauv lautet.² Zur Schreibung vergleiche man dahyauvā 'im Land', d.i. dahyauv, Lok. Sing., +ā. Hier und in hauvam ist die Darstellung des auslautenden au beibehalten, im Gegensatz zu gāðavā, das, von dem ð abgesehen, wozu Gdr. Iran. Philol. 1. 7 f., genau dem jAwest. gātava entspricht. Die Erklärung von gāðavā ist bald ein Vierteljahrhundert alt; BB. 13. 69. King umschreibt freilich

¹ Ich vermag has 'früher' zu verstehen als eine im Ausgang an das gegenteilige pas 'später' angeglichene Adverbialbildung zu aind. sánaḥ, sanā, sanāt, jAwest. hanō, griech. ٤voς usw.; ich verweise dazu auf das Pahlavi-Pazand Frahang, wo has und pas unmittelbar hintereinander aufgeführt werden.† Wie aber will man \*hahuvam damit vereinigen?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man beachte dazu prakr. tumam, du' neben tum, geschaffen nach aham, ich'. Zu Bh. 4. 20 (90) gibt King die Lesung: .. niyap]išam iya [d]ipi [..]nam und bemerkt dazu: ,It is probable that iya is a parallel form to iyam, the nom. sing. fem. of the demonstrative pronoun'. Es ist mir nicht deutlich, wie das gemeint ist. Wenn wirklich auf dem Felsen steht, so muß darin die Nachform eines der folgenden arischen Wörter enthalten sein: \*ī, \*it (\*id), \*ijas, \*ijat, \*ījan. Meines Erachtens könnte nur das erste darunter allenfalls für den Nom. Sing. Fem. eines Demonstrativpronomens angesehen werden. Meine Zuversicht in die Richtigkeit des von King gebotenen Wortes ist nicht gar groß.

<sup>†</sup> Daß has ein ar. \*satrā, mit a aus p, fortsetzt, was ja lautgesetzlich möglich wäre, ist aus morphologischen und semasiologischen Gründen unwahrscheinlich.

daß dann doch nach bekannter Schreibregel (Gdr. Iran. Philol. 1. 160, § 270 c. 2) \*gā9uvā zu erwarten wäre.¹ Gewisse Fehler sind eben

```
Bh. 1. 12 lies: khšâyathiya amiy. Die Worttrennung ist verfehlt.
```

```
33 " pasava. s statt š.
```

3. 2 f., Ragâyâ, yû statt ya.

4 , âyastû. ây statt ay; s. 1. 47, 3. 42.

12 " akunava(n)tå. Statt ovatå; vgl. 5. 6.

17 , upastâm, â statt a.

18 " Âtriyâdiyahya. Â statt A.

50 , pasava. s statt š.

81 , pasava. a statt a.

84 " frûišayam. ûi statt ai.

84 , Bâbirum. â statt a.

92 ,  $\hat{a}ha(n)t\hat{a}$ .  $\hat{a}h$  statt ah; s. 3. 49, 51 usw.

4. 5 " kh[šâyathiya]. oya statt oyâ.

10 , Âtri na. Â statt A; s. 1. 74, 76 usw.

14 " Nabunaitahyâ. nai statt ni; s. 3. 81, D, I.

30 " Nabunaitahyâ. S. eben.

42 , manâ kartam. Die Worttrennung ist verfehlt.

49 , thâ[dutiy]. â statt a. [Wie denkt sich King das Wort?]

54 ,  $s\hat{a}[\ldots]d$ .  $\hat{a}$  statt a.

59 " Dârayavauš. â statt a.

75 ,  $bi[y]\hat{a}$ .  $\hat{a}$  statt a.

76 , kunautuv. nau statt nu. Der Stein hat Na, nicht Nu.

81 , yâtâ, t statt th.

82 " hamatakhša(n)tâ. Statt °šatâ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> mårgvaibis, wie King zu Bh. 3. 3 (16) schreibt, ist nach der Fußnote ebenda Druckfehler. An solchen ist im transskribierten Text kein Mangel. Ich verzeichne, hier bloß nach Zeilen zitierend, was mir sonst noch an Druckfehlern darin aufgestoßen ist, abgesehen von denen, die King selbst unter "Corrigenda" auf S. Lxxx vermerkt hat.

<sup>86 &</sup>quot; maškâuvâ. š statt s.

<sup>88 &</sup>quot; viyatarayâmâ. mâ statt ma.

<sup>89 &</sup>quot;  $\hat{A}tr[i]y\hat{a}diya[hya]$ .  $\hat{A}$  statt  $\hat{A}$ .

<sup>94 ,</sup> pasava. s statt š.

<sup>2.31 ,</sup> gaubataiy. tiy statt taiy.

<sup>74 &</sup>quot; harbûnam. â statt a.

<sup>82</sup> f., avamšûm. û statt a.

<sup>96 &</sup>quot; Parthavaibi[š]. aibi statt ai.

<sup>96 ,</sup> A[uramazd]âmaiy. â statt a.

<sup>97 &</sup>quot; vašnâ. â statt a.

gar nicht mehr auszurotten. Das gilt auch von der Umschreibung von Thir Thir Idd Election Bh. 3. 14 (84, 86, 88), 4. 18 (83) durch  $Vi(n)dafran\hat{a}$  (wie in der Weiszbach-Bangschen Ausgabe<sup>1</sup>) statt farn $\hat{a}$ ; ebenso lesen wir jetzt auch noch bei Prašek Geschichte der Meder und Perser 1. 282; vgl. dagegen mein AirWb. 1442 und neuerdings Marquart, Untersuchungen zur Gesch. von Eran 2. 161, 183.

Bh. 4. 87 lies: imaisûm. mai statt mi. Der Stein hat Ma, nicht Mi. S. dazu Bartholomae, Zum AirWb. 150, Note 4 (und jetzt IF. 23. 90, Note).

92 lies: ..]âra. â statt a.

Bh. 5. 4 " [nâmâ da]hyâuš. Statt nâma. Der selbe Fehler im Keiltypentext.

8 " [avamšâm]. â statt a. Der selbe Fehler im Keiltypentext.

10 . uvajiyaibiš. iyai statt aiyi.

16 " vašnâ. â statt a.

22 , Tigrâm. â statt a.

26 f., utâš im. â statt a.

27 f., agarb[âyam. â statt a.

29 . âha. â statt a.

29 f., dahyâuš. â statt a.

A. 9 , Dârayavauš. â statt a.

5. 12 , hyâ. â statt a.

Die Umschrift von G stimmt nicht zur Wiedergabe der Inschrift der Keiltypen. Letztere enthält nur 11, erstere 12 Zeilen. Jene hat den Wortlaut der Spiegelschen, diese den der Weiszbach-Bangschen Ausgabe, dort steht xšāyaðiyah asagartaiy, hier xšāyaðiyah amiy asagartaiy. Wie bietet nun die Inschrift?

Kleinere Unstimmigkeiten der beiden Texte finden sich auch sonst. So sollte z. B. Bh. 4. 90 entsprechend dem Keiltypentext geschrieben sein: [d]ipi [..]nam, nicht dipi [..]nam.

In den Fußnoten steht S. 6: Auramazda (2 mal) statt °dâ; — S. 59: u]ta statt u]tâ; — S. 60: khsâyathiyâ hamitriyâ statt °ya °ya; — S. 82 ist Note 5 unverständlich; vgl. K und die Corrigenda dazu.

In den mit Keiltypen gedruckten Texten ist mir außer den bereits angemerkten Fehlern zu Bh. 5. 4 und 8 nur noch einer aufgestoßen, zu Bh. 1. 3, wo

<sup>1</sup> In welch hohem Maße King von ihr abhängig ist, zeigt sich besonders schlagend in der Umschreibung von (EA) The Fünfmal (Bh. 2. 33, 38, 43, 52, 58) erscheint dafür hagamatâ, einmal (Bh. 3. 65) ha(n)gmatâ, alles genau so wie bei Weiszbach-Bang. S. noch S. 65 und 70.

# 

Bh. 4. 7 (44):  $a^hura^hmazd$  . . . . .  $\times$   $ya\Im\bar{a}$   $ima^h$   $ha\check{s}iyam$  naiyduruxtam adam akunavam hamahyāyā 9ardah. King, der das erste Wort zu omazdā ergänzt wissen will, gibt an, daß dahinter noch Raum für vier bis fünf Buchstaben sei. Dann, an Stelle von X, folgt die in der Überschrift gegebene Zeichenreihe. King gibt sie mit rtaiyiya und übersetzt den ganzen Text so: ,I call Ahuramazda to witness that it is true (and) not lies; all of it have I done'. Daß die ersten Worte etwa das besagen müssen, was King darin sucht, ist richtig; dergleichen ist schon bei Spiegel in der ersten Auflage zu lesen. Aber undeutlich ist mir, wie King aus dem Zeichenkomplex bei der von ihm vorgeschlagenen Umschreibung eine 1. Sing. eines Verbs herausholen will. Auch hätte er dann doch ahurahmazdām, nicht odā, ergänzen müssen. Ich lese ... rtīyaiy und sehe in -aiy den Ausgang der 3. Sing. Opt. Akt., aind. -et, Awest. -ōiţ. Der Verbalstamm davor ist ein denominativer, aufgebaut auf einem Nomen actionis auf tay- aus einer Verbalwurzel auf r-. Welche aber von den vielen dabei in Betracht kommt, kann kaum einem Zweifel unterliegen; es ist 2 var- im AirWb. 1360 ff.; man nehme zu der dort Note 2 angeführten Literatur jetzt noch Salemann Manich. Studien. 1. 69 f. Vor dem V ist also jedenfalls ein V va zu ergänzen. Wie der Rest der Lücke auszufüllen ist, läßt sich nicht feststellen. Es fragt sich, ob das Verbum vartīyaiy oder āvarto oder vielleicht vāvarto gelautet hat; man vergleiche dazu npers. وأور avar und ياور bāvar bei Hübschmann Pers. Stud. 6, 25. Danach würde zu übersetzen sein: AhuraMazda möge (mir) zeugen, ob (daß) . . '. Eine Optativform auf -aiy = ar. \*-ait - und überhaupt eine solche der thematischen Konjugation — war bisher im Altpersischen noch nicht nachgewiesen.

## 3. TY (|| E| E| TY [E| Y] āgarbītah.

Bh. 2. 13 (72 f.): pasāva<sup>h</sup> adam kāram frāišayam nipadiy fravartiš āgarbīta<sup>h</sup> anayatā abiy mām. Die alte Lesung lautete: . . frāišayam tyaipatiy fravartiš agarbāyatā utā anayatā... Durch die neue Lesung nipadiy wird eine von den beiden Stellen in Fortfall gebracht, darin tya- nicht wie sonst als Relativum, sondern als Demonstrativum gebraucht erscheint; s. mein AirWb. 660 oben. Sie waren mir beide immer verdächtig; s. meine Studien z. idg. Sprachgesch. 2. 68. An der zweiten freilich bietet auch King noch: pasāvah vivānah hadā kārā nipadiy tyaiy ašiyavah Bh. 3.11 (73 f.). Das dritte [Y(-() = Y) [y(-) Y) y(-). Ist der Buchstabe = Yy), der in der Mitte der Lücke steht, wirklich ganz sicher? Und wenn ja, so ist damit doch noch nicht erwiesen, daß man ein Ya dahinter ergänzen muß. Mir scheint ein Akkusativ, der ja nur von nipadiy abhängig gemacht werden könnte, sehr wenig am Platz zu sein. An der anderen Stelle - s. oben - ist ja nipadiy auch als Adverb gebraucht, nicht als Praeposition. Die Übersetzungen, die King gibt — zu Bh. 2. 13 (72 f.): ,then did I send the army against them', zu Bh. 3. 11 (73 f.): ,then Vivâna with the army marched after them on foot' -, sind irreführend; er hat sie ohne Rücksicht auf die Änderung des Wortlauts aus der Weiszbach-Bangschen Ausgabe übernommen; s. S. 69, No.

Ein sehr wertvolles Wort ist  $\bar{a}garb\bar{\imath}ta^h$ , das jetzt die Stelle des früheren  $agarb\bar{a}yat\bar{a}$  einnimmt. Wie es sieh King zurechtgelegt hat, ist mir nicht ganz deutlich geworden. Nach seinen Bemerkungen in der Fußnote und nach seiner Lesung agarbita, mit a am Anfang, scheint er eine finite Verbalform darin gesehen zu haben; dann würde aber der Schluß doch verwihle lauten müssen. In der Tat ist  $\bar{a}garb\bar{\imath}ta^h$  das genaue Gegenstück des aind.  $\bar{a}grb\bar{\imath}tah$ , Nom. Sing. mask. des Part. Perf. Pass. Der Satz:  $\bar{a}garb\bar{\imath}ta^h$  anayatā abiy mām steht syntaktisch dem Bh. 1. 17 (82) bezeugten:  $basta^h$  anayatā abiy mām völlig gleich. Und nicht nur syntaktisch, sondern auch inhaltlich.  $\bar{a}garb\bar{\imath}ta^h$  enthält die bisher im Iranischen noch nicht nachgewiesene Schwachgestalt des in  $agarb\bar{a}ya^n$  in der Vollgestalt vorliegenden Tempussuffixes  $\bar{a}i$ , über das ich in meinen Studien z. idg. Sprachgesch. 2. 61 ff. eingehend gehandelt habe.

## 4. TY THE TYP TYP TYP Aufrātuvā.

Die Stelle Bh. 1. 19 (92) lautet: zāzānah nāman vardanam anuv hufrātuvā. Bisher wurde das letzte Wort hufrātuvā gelesen, da Rawlinson den fünften Buchstaben mit \( \bigctiv\_{\bigctiv} \bigctiv \bigctiv

Der altpersische Name des Eufrats ist ganz sicher kein persisches Wort, jedoch volksetymologisch etwas auf persisch zurechtgestutzt; s. mein AirWb. 1830. Der Ausgang entspricht aber ebenso sicher dem Kasusausgang einer persischen Nominalklasse. So lang man hufrātauvā las, war ja die Bestimmung des Kasus nicht zweifelhaft. Jetzt ist sie wesentlich schwieriger und unsicherer geworden.

hufrātuvā hängt von anuv ab. Im Altpersischen kommt das Praenomen ar. \*anu sonst nicht vor. Im Awesta ist es ganz und gar nicht häufig; wo es sich aber findet, ist es mit dem Akkusativ verbunden. Das selbe gilt ausschließlich von der vedischen Sprache, während später ab und zu auch der Genitiv (oder Ablativ) erscheint. So steht in den Scholien zu Pānni 2. 1. 16: gangāyā anu vārāṇasī, Benares (liegt) am Ganges'.

Wollte man  ${}^hufr\bar{a}tuv\bar{a}$  als Akkusativ nehmen, so müßte man das Wort für ein Plurale tantum erklären. Das hat wenig Wahrscheinlichkeit für sich. Der Nominativ des Worts wird doch wohl  ${}^hufr\bar{a}tus$  gelautet haben. Also fasse ich anuv  ${}^hufr\bar{a}tuv\bar{a}$  entsprechend dem gangāyā anu. Der Gen. Sing. (fem.)  ${}^hufr\bar{a}tuv\bar{a}$  ist wie  $b\bar{u}miy\bar{a}$  gebildet und wie aind. śvaśrváh, s. Lanman Noun-Inflection 411. Im Awesta sind allerdings entsprechende Kasusformen der  $\bar{u}$ -Deklination nicht bezeugt; statt des zu erwartenden  ${}^-v\hat{a}$  (=- $uv\hat{a}$ ) erscheint hier vielmehr  ${}^-uv\hat{a}$ . Aber deren  ${}^-uv$ - ist sicher nicht alt, sondern erst nachmals in Anschluß an die  $\bar{a}$ -Deklination für  ${}^-uv$ - eingetreten; s. Bartholomae IF. 9. 276 f.

## 5. TT ( . . AG a R a . .

Bh. 1. 8 (21):  $martiya^h hya^h \times ... \bar{a}ha^h avam hubartam abaram$ hyah arikah āhah avam hufrastam aparsam. Hinter der durch X markierten Buchstabenreihe ist noch Raum für zwei weitere Buchstaben. die den Schluß des mit AG<sup>a</sup>R<sup>a</sup> beginnenden Wortes enthalten müssen. Es bildet das den Gegensatz zu ARaIKa, das an sich selbstverständlich sehr verschiedene Lesungen zuläßt. Wenn die von mir im AirWb. 189 vorgeschlagene Lesung und etymologische Fassung richtig, und wenn die Grundbedeutung des Awest. apra-, opponierend' ist, wie Geldner BB. 12. 99 annimmt, so würde die Bedeutung des apers. arika- am besten mit "widerspenstig" zu bestimmen sein; das ihm entgegengesetzte Wort müßte also "willig, willfährig, folgsam" besagen. Dadurch wird es nahegelegt, AGaRa.. mit der durch aind. gūrtáh, lat. grātus usw. vertretenen Wortsippe zusammenzuschließen. Im Awesta Yt. 17. 6 findet sich (¡Awest.) āgrəmaitiš Nom. Sing. als Beiwort der Göttin Aši (Art), von Geldner 3 Yasht 96 mit ,in freundlicher Absicht", von mir im AirWb. 310 mit ,zustimmenden, entgegenkommenden Sinns' übersetzt. Es ist eine Zusammensetzung, die als zweites Glied matay- "Sinn" enthält, als erstes aber eine Nominalform zu der in lat. grātus usw. enthaltenen "Wurzel" mit dem Präfix ā und in der Bedeutung "willfährig". Diese Bedeutung nehme ich auch für das aufs engste damit zusammengehörige Nomen AG aRa . . in Anspruch, das also mit agr oder agar angelautet hat. Der Ausgang ist nicht zu ermitteln. Vielleicht agartā, Nom. Sing. eines Nom. ag. auf tar-; vgl. jAwest. aibijarətā, AirWb. 90.

Es ist also zu übersetzen: "ein Mann, der willfährig war, den hab ich wohl gehalten; (ein Mann,) der widerspenstig war, den hab ich streng bestraft'.

¹ Geldner wollte dort (S. 102) āgərəmaitis lesen; er fügt hinzu: 'Im Sanskrit würde dies \*āgurmatis lauten, vergleiche āgur'. Und von Scheftelowitz wird das ZDMG. 59. 692 ohne Quellenangabe wiederholt. Ich habe die Geldnersche Gleichung nicht ohne Grund beiseite geschoben. Wo ist denn sonst noch das aind. ur (und ir) = ar. ŗr durch Awest. ərə vertreten? 'Im Awesta erscheint dafür . regelmäßig ar', Wackernagel, Aind. Gramm. 1. 28.

Ich füge noch einige Bemerkungen über  ${}^hubartam$  und  ${}^hufrastam$  an. Im AirWb. 1828, 1830 habe ich  ${}^hubaratam$  und  ${}^hufrasatam$  gelesen, die ich als Komposita mit dem Part. Fut. Pass. nahm. Ich sträubte mich, im letzteren Wort ein Part. Perf. Pass. zu sehen, weil ich das in der Gestalt  ${}^*paršta$ - (= aind. prsta-, Awest. paršta-) oder mindestens doch  ${}^*frašta$ - verlangte. Nun findet es sich noch zweimal in ganz gleichartigen Redewendungen: Bh. 4. 13 (66) und 4. 5 (38). Zu der letzten versichert uns King ausdrücklich, der Zischlaut sei hier  $\check{s}$  ( $\widecheck{\mathfrak{A}}$ ), nicht s ( $\widecheck{\mathfrak{A}}$ ).  $\check{s}$  ist aber doch nur in unmittelbarer Verbindung mit t berechtigt. Zwei verschiedene Wortbildungen anzunehmen scheint mir unzulässig. Also werden wir doch von  ${}^hufrastam$  auszugehen haben, wie das Wort Bh. 4. 5 (38) bezeugt ist, und das s von  ${}^hufrastam$ , wie der Stein zu Bh. 1. 8 (22) und 4. 13 (66) bietet, der Einwirkung besonderer Ursachen zuschreiben müssen.

Die analogische Ersetzung eines š durch s vor n, davor ja lautgesetzlich jede alte Palatalis als š erscheinen sollte, ist im Awesta keineswegs selten; vgl. Gdr. Iran. Philol. 1. 13 f., § 33. 1. Zu den dort verzeichneten Beispielen für Awest. sn statt šn kommen noch hinzu: spəntō. frasnā, ¹āsna- und vielleicht pasnuš; s. mein AirWb. unter den Wörtern. Ich mache noch besonders darauf aufmerksam, daß neben dem apers. vašnā "nach dem Willen", dem jAwest. vasna entspricht, im Turfanpahlavi (MpT.) wieder die sn-Form erscheint: vasnād "wegen", und daß diese es auch ist, auf die das arm. Lehnwort funt vasn "wegen" zurückgeht; s. Bartholomae Zum AirWb. 220. Wie im Awestischen vasna für \*vašna nach vasmi, vasən usw. eingetreten ist, so kann sich auch im Altpersischen hufrastam neben

¹ In Bh. 4. 14 (69) steht nach King's Angabe: avaiy mā dauštā . . . ā hufraštādiy parsā, während man früher avaiy mā dauštā avaiy ahifraštādiy parsā las. Die Lücke ist jedenfalls nach 4. 10 (56) zu ergänzen; das Wort ist bāyā. Also: ,denen sei nicht freund, bestrafe sie streng! hufraštādiy nicht ahi-fro, ist ja die Wortform, die man nach Bh. 1. 8, 4. 5, 13 erwartet. Daß man trotzdem bisher ahifro gelesen hat — so noch jüngst Jackson JAOS. 24. 95 —, ist auffällig und eigentlich trotz der Ähnlichkeit der Zeichenreihe kaum begreiflich. Bei King steht

hufrastam in Anlehnung an \*afrasam¹ oder aparsam eingestellt haben. Aber aus dem Awesta weiß ich ein Beispiel für st statt št nicht nachzuweisen.

Es liegen jedoch die Verhältnisse für das Awestische und für das Altpersische in diesem Punkt nicht ganz gleich. Im Awestischen ist die alte Palatalreihe (Brugmanns  $\hat{k}$  usw.) von der Dentalreihe (t usw.) durchaus geschieden. Dagegen fallen im Altpersischen drei von den vier Vertretern der beiden Verschlußlautsreihen anlautend vor, inlautend zwischen Sonorlauten zusammen, nämlich  $\hat{g}$ ,  $\hat{g}h$  und d, dh in d (anl. d, inl.  $\delta$ ),  $\hat{k}h$  und th in  $\vartheta$ ; und außerdem ist  $\vartheta$  auch noch der Vertreter von k. Bei solcher Sachlage konnte es kaum ausbleiben, daß auch in anderer Stellung die dort gesetzlich geschiedenen Nachkommen der beiden Reihen durcheinandergerieten, unterschiedslos gebraucht wurden. Im Awesta sind die Part. Perf. Pass. von , Wurzeln' auf  $\hat{g}$ ,  $\hat{g}h$  und auf d, dh streng auseinandergehalten; jene enden auf šta-, diese auf sta-. Eine Verwirrung der Ausgänge trat nicht ein, weil eben die Wurzelausgänge auch sonst geschieden waren; das thematische Praesens z. B. hatte dort z, hier dagegen  $d(\delta)$ . Auf einem umfangreichen Dialektgebiet aber, zu dem auch das Altpersische gehört, wurde im Praesens hier wie dort  $\delta$  gesprochen; folglich dessen ging auch die Scheidung von st und st im Part. Perf. Pass. (usw.) verloren.

Ich habe früher zu mehreren Malen die Gleichsetzung des apers.  $r\bar{a}sta$ - (in  $pa\Im$ im  $ty\bar{a}m$   $r\bar{a}st\bar{a}m$  D. 6. 6) mit dem jAwest.  $r\bar{a}sta$ -, rectus' beanstandet, weil man sie ohne Hervorhebung und Erklärung der bestehenden lautlichen Schwierigkeit aufgestellt hat. Jetzt, da ich die Abweichung in  $r\bar{a}sta$ - begreife und begründen kann, habe ich keinen Anlaß mehr, die etymologische Gleichheit von apers.  $r\bar{a}sta$ - und jAwest.  $r\bar{a}sta$ - anzuzweifeln, und in Hinblick auf die Tatsache, daß im Turfanpahlavi  $r\bar{a}st$ , wahr' und  $r\bar{a}st\bar{a}h$ , Wahrheit' nebeneinander bezeugt sind (s. Salemann Manich. Stud. 1.122), erkenne ich nunmehr die früher von mir bekämpfte Behauptung ausdrücklich als richtig an.

<sup>1</sup> Oder \*afra9am, worauf es hier nicht ankommt.

Die im Mittel- und Neupersischen weitverbreitete Ersetzung des wortschließenden št beliebiger Herkunft durch st: mpB. (عرب), mpT., npers. (غرب) dōst ,Freund'— apers. dauštā; mpB. (غرب) bālist, mpT. burzist— jAwest. barəzištəm; usw. hat von jenen dem Verbum nahestehenden Nominalbildungen mit dem beschriebenen Wechsel von št und st, insbesondere von den Part. Perf. Pass. ihren Ausgang genommen. Der dort wegen des Zusammenfalls der wurzelschließenden Konsonanten wohl verständliche Austausch hat sich auf dem Weg rein lautlicher Analogie auf beliebige andere Wörter übertragen. Streng genommen kann also bei der von Hübschmann Pers. Stud. 236, Horn Gdr. Iran. Philol. 1 b. 86, Salemann ebd. 1. 262 behandelten Erscheinung nicht eigentlich um einen lautlichen Übergang gesprochen werden. Freilich sind aber da die Grenzen oft gar flüssig.

Nach alledem kann das Verhältnis von apers. hufrastam zu hufraštam im Gegensatz zu der oben gegebenen Darstellung auch so gefaßt werden, daß man in hufrastam den ältesten nachweisbaren Beleg für die Übertragung des Wechsels von št mit st erkennt, wie er sich zunächst in Fällen wie rāšta- — rāsta- eingestellt hat. Das Richtige scheint mir, beide Erklärungen zusammenzunehmen: der Austausch von št mit st war vorhanden, und seine Nachahmung im vorliegenden Fall war dadurch begünstigt, daß die mit hufrastam zusammengehörigen Wörter zumeist den s-Laut hatten.

Kommt auch umgekehrt die Ersetzung von st durch št vor? Für möglich muß das gelten. Für tatsächlich müßte man es annehmen, wenn Hüßschmanns Zurückführung des mpß. Apple drust, npers. Stud. 61. Denn im Turfanpahlavi kommt in gleicher Bedeutung auch drust vor¹, dessen š alsdann für jünger zu erachten wäre als dort das s.² Ich verweise aber auf Osthoff Parerga 1. 123 ff., wonach es gestattet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu gabri durušt s. unten S. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Merkwürdigerweise lautet im MpT. die Schwesterform von društ (oder d rušt, mit anaptyktischem Vokal zwischen d und r), nicht \*drust, sondern drist (oder d rist; geschrieben DRYST). Auch im Buchpahlavi findet sich oft neben καμβ die Schreibung καυμβ und καιμβ (so im Awestafrahang, ed. Reichelt WZKM. 14. 190, Z. 6). Wie ist das zu erklären?

ist, von zwei zwar etymologisch gleichwertigen, aber doch schon vor alters geschiedenen arischen Wortformen auszugehen: \*drusthaund \*društha-, beides Zusammensetzungen mit idg. \*stho-,stehend' am Ende.

Ähnlich läßt sich auch die Verschiedenheit der Zischlaute bei mpB. الموحيّ parastītan "(die Gottheit) verehren" (skr. pūjayitum), npers. پُرستيدن parastīdan, mpT. paristēnd (3. Plur.)¹ und den armenischen Lehnwörtern ساله amparišt "unfromm" usw. erklären, die von Marr bei Salemann Manich. Stud. 1. 114 als solche erkannt worden sind. Ich sehe in dem Verbum eine Zusammensetzung der "Wurzel" sthā- mit ar. \*pṛras "voran", der als eigentliche Bedeutung "voranstellen" zukommt, und beziehe mich dafür auf aind. dádhāti und karóti mit puráh. So lang das Wort noch als eine Verbindung mit sthā- empfunden wurde, so lang konnte auch die Form sthā-oder deren Nachform durch die Nebenform šthā- oder deren Nachform ersetzt werden; s. Bartholomae IFAnz. 8. 17, wo weitere Literatur verzeichnet ist. Zwei verschiedene Vorderglieder der Zusammensetzung anzunehmen, ar. \*pṛras und \*pari (s. Horn Gdr. Iran. Philol. 1 b. 124, Salemann ebd. 1. 302), ist unnötig und mißlich zugleich.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum i darin s. Bartholomae Zum AirWb. 83.

Angleichung eines s-Lauts an einen š-Laut und umgekehrt gehandelt. Das ist sicher wohl möglich, und da das Wort auch in anderen zentralen Dialekten mit št vorkommt, die sonst eine Ersetzung von st durch št nicht kennen, muß šušt aus dem Beweismaterial ausscheiden.

Das Gabri zeigt aber noch andre Fälle auf, bei denen die für 
šušt zulässige Erklärung nicht anwendbar ist.

Das auffälligste Beispiel für -št statt -st ist das Wort für 'Hand' apers. dasta-, aind. hástaḥ. Es scheint im Gabri nur in der einen Gestalt dašt vorzukommen; s. Justi ZDMG. 35. 384, 391, 397, Houtum-Schindler ZDMG. 36. 66, 69, 72, 70 (dašta, npers. خسته dasta), ferner in dem von Justi abgedruckten Text a. a. O. 336 ff. Matth. 8. 3 und 15, endlich in der von Browne JRAS. 1897. 104 ff. mitgeteilten Fabel im 19. Satz. Ich räume jedoch ein, daß man hier, in dem Wort für 'Hand', stände es mit seinem št für st vereinzelt, die Einwirkung des Wortes für 'Faust', mušt, mit altem št, zur Erklärung anrufen könnte. [Justis Deutung, ZDMG. 35. 341 ist ohne Wert.]

Aber bei zwei andern Wörtern mit -st, und zwar, was von besonderer Wichtigkeit ist, Part. Perf. Pass., wüßte ich nicht, wie man ihr s aus dem Einfluß bedeutungsverwandter Wörter, also wie allenfalls bei dašt ,Hand', erklären sollte. Das ist insbesondere das Wort für "gebunden" — apers. bastah, mpB. 1829 bast —, das bei Browne a. a. O. Satz 19 bašt lautet, während es allerdings Houtum-Schindler a. a. O. 70 mit bast aufführt. Aber von ebendemselben wird auch S. 76 das Wort für "gesessen", npers. نشست nišast aind. nísattah in doppelter Gestalt verzeichnet, als šenašt und šenast. Daß št überall verdruckt sei, ist ja nicht wohl anzunehmen. Also hat man doch vielleicht das št von bašt und šenašt in der oben angegebenen Weise zu erklären, insbesondere da diese Erklärungsart auch auf das Wort dašt "Hand" angewendet werden könnte. Ich wage es nicht, mich auf eine bestimmte Meinung über die Herkunft jener -st festzulegen. Dafür reicht das grammatische Material, das uns zur Verfügung steht, nicht aus.

Eine besondere Stellung nimmt mpB. www. vašt, mpT. vašt, gewendet neben mpB. werd, vartēt, word vartišn usw. ein, da darin št

für rst aus rt-t eingetreten zu sein scheint; s. dazu Hübschmann Pers. Stud. 197, IFAnz. 10. 28, 35 (zu mpB. 1100) vaštan), Salemann Gdr. Iran. Philol. 1. 267, Anm. 3, 307 unter c. Träfe es zu, wie man vermutet hat, daß schon im Altpersischen ar. -r9t- (aus -rt-t-) zu -rštgeworden ist, daß also das mpB. meen vaštan auf apers. \*varštaniy1 zurückgeht, so läge es nahe, unter Heranziehung von jAwest. (aēšmō.) karšta- usw., s. AirWb. 1921/2 c, ahmaršta- und allenfalls auch paršta V. 11. 11 f., die alsdann direkt mit aind. krttá- "geschnitten", lat. morsus "gebissen", sowie mit jAwest. paratante "sie kämpfen" zusammengestellt werden könnten - wie man ja tatsächlich längst getan hat, ohne sich jedoch von der vorhandenen Schwierigkeit Rechenschaft zu geben; vgl. mein AirWb. 458 unten, 296 f., 878 oben -, die Erscheinung für uriranisch zu erklären. Aber dem stehen wieder jAwest. frākərəstō, frākərəsta entgegen, die ganz sicher zu frākərəntat gehören², und ebenso vərəzdå (aind. v¡ddháḥ), vīvarəzdavatū, für die man dann doch auch  $\dot{z}d$  erwartete. Also wird man für jAwest.  $a\bar{e}sm\bar{o}$ . karšta- usw. eben doch nach einer andern Erklärung suchen müssen. Und dabei wird auch die Frage noch weiter zu untersuchen sein, ob denn die angenommene Zurückführung von mpB. www vast auf die "Wurzel" \*yart- aufrecht zu erhalten ist; s. dazu IF. 4. 131 Nc., wo auf jAwest. nivaštako.srvahe, mit eingebogenen Hörnern' - vom Schafbock — verwiesen ist. Auch das lett. verst ,drehen, wenden' kann zum Vergleich herangezogen werden. Es sind anscheinend mehrere synonyme Verba mit verschiedenem Auslaut zusammengeflossen. Und auch mit verschiedenem Anlaut. Dem npers. څرېش gardiš "Umdrehung" stehen im Buchpahlavi zwei Wörter gegenüber: יסיקו vartišn und ייסיק gartišn, die im Mātīkān i Čatrang (ed. Irani) 30 nebeneinanderstehen: איס און ו בליט שון ניי אינל ער ער vartišn u gartišn i muhrak.3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wegen meines Ansatzes der Infinitivendung s. KZ. 41. 332.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das ossetische Part. Perf. Pass. kürst "geschnitten" zu kürdin "schneiden" trägt nichts zur Entscheidung bei, da iran. st und št im Ossetischen in st zusammenfallen.

Sollte nicht die selbe Zusammenstellung auch für die Stellen 470. 2, 470 v.
 4, 9 (= Seite 19 und 21) der Turfanpahlavitexte anzuerkennen sein? Es sind

### 6. [4] [ ] | Sakatam Bh. 3. 1 (8).

Neunzehnmal finden wir in den altpersischen Inschriften eine Datumsangabe. An siebzehn Stellen steht abgesehen von dem Monatsnamen und der Tageszahl gleichlautend: [Monatsname] māhyā [Tageszahl in Ziffern] raučabiš θakatā AH<sup>a</sup> d. i. dem Sinn nach: 'in dem und dem Monat, an dem und dem Tag geschah es'. Nur wenn es sich um den ersten oder den letzten Tag des Monats handelt, weicht die Darstellung ab. Der letztere Fall findet sich Bh. 2. 11 (61f.): θūravāharahya māhyā jiyamnam patiy d. i. 'im Monat θ., als es damit zu Ende ging', eigentlich 'senescentem (mensem) versus'; das Wort jiyo deckt sich mit dem jAwest. \*jyamna- in ajyamna-, afrajyamna-¹. Durch die Feststellung, daß der erste Buchstabe des Wortes J̄a ist, erledigen sich die früheren Herstellungsversuche; s. IF. 12. 135.

Am ersten fand die Schlacht statt, von der Bh. 3. 1 berichtet wird. Das wird so ausgedrückt: garmapadahya māhyā 1 raučah Jakatam AH², d. i. dem Sinne nach: ,im Monat G., am ersten Tag (des Monats) geschah es'. King will hier wie sonst Jakatā gelesen wissen: ,On the rock the sign' (am Wortende nämlich) ,is yol, which is probably a mistake of the engraver for yy'. Daß das vielmehr überaus unwahrscheinlich ist, hat schon Weiszbach ZDMG. 61. 727 bemerkt. Wenn er aber hinzufügt, Jakatam sei gerade ,diejenige Form (Nom. Sing. Neutr.), die man nach dem Sing. raučah von vornherein hätte erwarten müssen', so beruht das doch wohl auf einer gerade eben durch die neue Lesung hervorgerufenen Täuschung. Bisher las man überall, auch Bh. 3. 1, Jakatā, und, soweit ich sehe, hat noch niemand in die Richtigkeit dieser Lesung einen Zweifel gesetzt. Literatur verzeichnet Gray AJPhilol. 21. 10; dazu noch Justi IFAnz. 17. 108².

hier zwei Verba mit "und" verbunden, von denen das zweite sicher vardānd lautet. Das erste ist an einer Stelle ganz, an den beiden andern vorn zerstört; es geht aber auf  $rd\bar{u}nd$  aus. Den Buchstaben vor r glaubt FWKMÜLLER für eine Stelle mit Alif bestimmen zu können. Ob vielmehr Gaf? Dann hätten wir  $gard\bar{u}nd$  ud  $vard\bar{u}nd$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Und ist der einzige altpersische Beleg für das Part. Praes. Med.; s. noch S. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Justi übersetzt Bh. 1. 11 (37 f.): (viyaxnahya māhyā) 14 raučabiš Jakatā so: an (von) Tagen (des Monats Vy.) gingen 14 vorbei. Was ist es aber dann mit dem dahinterstehenden AH<sup>a</sup>?

Gerade aber dadurch, daß an der einzigen Stelle, wo nicht der Plural raučabiš, sondern der Singular raučah steht, nicht 9akatā, sondern 9akatam bezeugt ist, wird es erwiesen, daß 9akatā nicht Lokativ oder Verbum finitum sein kann, sondern daß vielmehr beide, 9akatā und 9akatam adjektivische Prädikate sind, die in ihrem Ausgang dem Plural und dem Singular des Subjekts, raučabiš und raučah entsprechen. AH ist demgemäß dort āhan, 3. Plur., hier āhah, 3. Sing., zu umschreiben.

Am nächsten liegt es otam und otā als Nom. Sing. und Plur. eines Stammes auf ata- zu nehmen, d. i. eines Part. Fut. Pass., bez. Med. 3akata- würde danach bedeuten: "praeteriturus, im Begriff vorüber, zu Ende zu gehen", und es wäre zu übersetzen: "im Monat X war ein Tag (waren zehn Tage) dabei zu Ende zu gehen". Aber freilich, die Zahl der arischen Bildungen der Art ist recht beschränkt, und die beiden Part. Fut. die ich bisher für das Altpersische angesetzt hatte, hubarata- und hufrasata- kommen nach den Ausführungen S. 72 ff. in Wegfall.

Gießen, 23. Dezember 1907.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie Justi wollte, s. S. 79 No. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß raučabis Instr. Plur., als Subjekt fungiert, wird sich jetzt nicht mehr gut in Abrede stellen lassen.

### Zwei arabische Inschriften aus Arabia Petraea.

#### Von

#### Alois Musil.

Hirbe Nitil خرية نتل ist eine ausgedehnte Ruinenstätte (vgl. Arabia Petraea, I Moab, S. 174), die östlich vom Toten Meere, ungefähr 14 km südöstlich von Mådaba, liegt. Der südwestliche Teil des Ruinenfeldes weist mehrere halbverfallene Bauten auf. Hier entdeckte ich am 12. Juli 1896 eine arabische Inschrift. Sie befindet sich in einem tiefgelegenen, mit Tonnengewölbe versehenen Raume und ist in einen in der Westwand der Wölbung vermauerten, konkav zugehauenen Sandstein eingemeißelt.

Höhe 0.37 cm, Breite 0.44 cm. Die Inschrift ist ziemlich gut erhalten. Nur die linke untere Ecke des Steines ist abgebröckelt, und infolgedessen sind die letzten Buchstaben der 7. und 8. Zeile verschwunden. Kopie, Abklatsch (Fig. 1) und Photographie (Fig. 2).

1 O Gott, vergib dem 'Abd1 li اللهم اغفر لِعُبُد عالَم اللهم اغفر لِعُبُد عالَم اللهم اغفر لِعُبُد عالم al'azîz, Sohne des Ḥâret, Sohne
2 des Ḥakam, was vorangegangen ist von seinen Sünseinen Sün4 den und was davon kommen soll, und

me Verbindung zwischen ihm und seiner فَ بَيْنُهُ وَبَيْنُ ذُرِّيَّتِهِ Nachkommenschaft

in dem sicheren Orte deiner Gna-وفِي مُسْتَقَرَّ مِن رُ de und laß ihn bleiben bei

. . . dem Teiche Muḥammeds . . .

bestim-



Fig. 1. Abklatsch.



Fig. 2. Photographie

Wer war der genannte 'Abdal'azîz b. al-Ḥâret b. al-Ḥakam? Ich wage nur eine Vermutung auszusprechen. Bei al-Mas'ûdi, (Kitâb at-tanbîh wa'l-ischrâf, Bibl. geogr. arab. viii, ed. de Goeje, Lugd. Bat. 1894, S. ۳۱۹) lesen wir: وكتب له (سليمان بن عبد الملك) عبد العزيز.

Nun wissen wir, daß die Beni Umejja in el-Belka' Besitzungen hatten, und daß sich Sulejmân b. 'Abdalmalek (715—717 n. Chr.) daselbst aufzuhalten pflegte, so daß unser 'Abdal'azîz mit seinem Minister identisch sein könnte. Auch die Schriftzüge verweisen in die erste Hälfte des 8. Jahrhunderts.

Mit dem حوض ist nach Goldziher (briefliche Mitteilung vom 25. Oktober v. J.) der in der islâmischen Eschatologie so wichtige Teich gemeint, zu dem die Gerechten (zweifelhaft ob vor oder nach dem großen Gerichte) geführt werden, um ihren Durst zu كوثر mit dem حوض mit dem كوثر (وقيل حوض فيها .vgl. Bajdawi z. St إِنَّا أَعْطَيْمُاكَ ٱلْكُوَّتُرُ : Sûra 108, 1 إِنَّا أَعْطَيْمُاكَ ٱلْكُوَّتُرُ Der حوض bildet einen Teil des Paradieses, und der Prophet bezeichnet ihn als seinen Teich حوضى (vgl. at-Tirmidi, ed. Bûlâk 1292 H., II, 72, 10 v. u.: المبلقاء ألى عُمّان البلقاء); er kann also mit Recht in der Inschrift حوض صحمد genannt werden. Mit meiner ursprünglich vorgeschlagenen Ergänzung وافرط war van Berchem einverstanden, Goldziher jedoch nicht, weil ja der حوض schon längst für alle Gerechten da ist'; dem pflichtete auch Nöldeke bei und meinte, daß meine zweite proponierte Ergänzung واقمه على wahrscheinlicher sein dürfte. Becker stimmt dieser Ergänzung zu, weil die in der eschatologischen Literatur erwähnt werden.

In ed-Dejr (auch Dejr el-Belah, altes Dârûm الداروم) findet sich im Hofe des Heiligtums al-Ḥaḍr, und zwar rechts vom Eingange, eine kurze, schlanke, zur Hälfte eingemauerte Marmorsäule mit einer 12.5 cm hohen und 26 cm langen Inschrift, von der ich am 29. März 1898 (vgl. Arabia Petraea, 11 Edom, 1. Teil, S. 218) folgenden Abklatsch (Fig. 3) genommen habe:

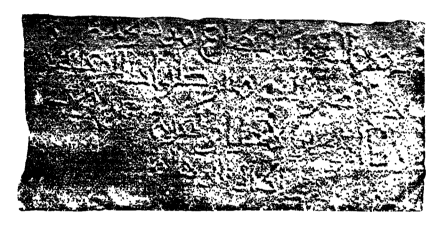


Fig. 3.

- بُرُكَاةٌ من اللهِ واقطاعُ من مولانا يُوكَاةٌ من اللهِ واقطاعُ من مولانا عليه وسيّد]نا امير المومنين صلوات الله عليه لمو]لانا الوزير الاجلّ ابى الفرج يعقوب الطال الله بقاءه
- 1 Segen von Gott und Belehnung (mit Grundbesitz) von unserem Gebieter
- 2 und Herrn, dem Fürsten der Gläubigen Gnade Gottes über ihn —
- 3 für den Wezîr den erlauchten Abu-l-Farağ Ja'kûb.

Gott gewähre ihm ein langes Leben!

Z. 1. Das ق von بركة ist sicher, das ق von اقطاع halb zerstört. Z. 2. Vor dem ن bemerkt man noch deutlich die Spuren von zwei Buchstaben. Z. 3. Über dem مولانا ein Punkt; das Wort الوزير tark gelitten; das ج hat die eigentümliche Final-Form; unter und über a in يعقوب je zwei Punkte.

Zu der Formel بركة من vgl. van Berchem, Inscriptions arabes de Syrie, Le Caire 1897, Nr. 2, Matériaux pour un Corpus inscrip-

tionum arabicarum, 1 Paris 1903, Nr. 18, 19; über مولانا وسيدنا l. c. S. 384ff.; über ماوات الله عليه l. c. S. 25, Anm. 1.

Nach F. Wüstenfeld ('Geschichte der Fațimiden Chalifen', Abh. d. königl. Gesellsch. d. Wissensch., 27. Bd., Göttingen 1881, S. 55) bestand Ibn Killis Nachlaß nebst vielen anderen auch in 'Liegenschaften', die er meistens der Gunst des Halîfen zu verdanken hatte; daher das eläl der Inschrift.

### Hanscrit.

Von

#### Theodor Zachariae.

Zur Bezeichnung der alten heiligen Sprache der Brahmanen gebrauchte man im 18. Jahrhundert vielfach den Namen Hanscrit oder Hanscret statt des jetzt allein üblichen Namens Sanskrit. Zumal in Frankreich. Voltaire z. B. bedient sich fast immer, so oft er die langue sacrée des brahmanes erwähnt, der Form Hanscrit.1 Nur zwei Stellen sind mir bekannt, wo Voltaire, neben der Form Hanscrit, auch die Form Sanscrit gebraucht. Im Essai sur les mœurs et l'esprit des nations, chap. 3, spricht er von der ancienne langue sacrée, nommée le Hanscrit ou le Sanscrit, und in den Fragmens historiques sur l'Inde, art. 22, spricht er von der langue sacrée du hanscrit, ou sanscrit. Wenn Voltaire an der Form Hanscrit festhielt, obwohl ihm die Form Sanscrit recht gut bekannt war, so erklärt sich das ohne Zweifel daraus, daß ihm jene Form in den Schriften seines Landsmanns, des Arztes und Philosophen François Bernier vorlag.2 Auch die französischen Wörterbücher berücksichtigen die Form Hanscrit etwa von der Mitte des 18. Jahrhunderts an bis in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der Kehler Ausgabe von Voltaires Werken Band xvi, S. 77. 277. xviii, 396. xxvi, 370. 468. xxvii, 232. xxxii, 231. xxxvii, 345. xlvii, 228. 238 n.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. den Brief Berniers an Chapelain (touchant les superstitions, étranges façons de faire, et doctrine des Indous ou Gentils de l'Hindoustan; de Chiras en Perse, le 10 juin 1668); in den Voyages, tome II (Amsterdam 1709), p. 133. 140. 143. 147 (Hanscrit qui veut dire langue pure). 156. — Allgemeine Historie der Reisen zu Wasser und zu Lande xI, 279. 284 n.

Hanscrit. 87

die neueste Zeit hinein.1 Zunächst erscheint nur ein Artikel Hanscrit; dann erscheinen zwei Artikel, Hanscrit und Sanscrit; schießlich verschwindet Hanscrit ganz und gar. Das Dictionnaire universel françois et latin' (Dictionnaire de Trévoux) gibt in der 5. Auflage vom Jahre 1752 einen Artikel Hanscrit, der augenscheinlich auf Bernier (Voyages 11, 147) zurückgeht. Insbesondere stammt aus Bernier die Angabe, daß der Pater Kircher<sup>2</sup> ein Alphabet der Hanscritsprache mitgeteilt habe. Ein Artikel Sanscrit fehlt noch im Dictionnaire de Trévoux. Das Dictionnaire de l'Académie Française', 5. Auflage (1798), hat einen Artikel Hanscrit, "Langue savante des Indiens . . . . On l'appelle encore Samskret, Samskroutan, Shanscrit'. Aber ein besonderer Artikel Sanscrit fehlt auch hier. In der 6. Auflage (1835) wird unter Hanscrit auf den Artikel Sanscrit verwiesen; in der 7. Auflage (1878) ist der Artikel Hanscrit verschwunden. Die "Encyclopédie" (ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers) gibt in der Ausgabe von 1778-81 einen Artikel Hanscrit, der eingestandenermaßen aus dem Dictionnaire de Trévoux entlehnt ist. Außerdem findet sich in der Encyclopédie ein Artikel Sanscrit ou Samskret mit der Bemerkung: ,cette langue sacrée se trouve aussi nommée Hanscrit et Samskrotam'. Schwan (1789) hat einen Artikel Hanscrit: So heißt bei den Reisebeschreibern die gelehrte Sprache der Indianer, in welcher ihre heiligen Bücher geschrieben sind.' Ähnliche Angaben kann man in den älteren Auflagen der Wörterbücher von Thibaut, Molé usw. lesen. Littré (1863) verweist unter Hanscrit (,on ne dit plus hanscrit') auf den Artikel Sanscrit. Sachs-Villatte (1893) geben 'hanscrit und sanscrit. - Ein Artikel hanscrito findet sich in neueren spanischen Wörterbüchern, z. B. in dem von Tolhausen (Quelle?). Das "Grande Diccionario Portuguez' des Frei Domingos Vieira enthält ein Wort hanscripto ohne Belegstelle und Erklärung, nur mit einem Verweis auf

¹ Soweit meine Beobachtungen reichen. Leider stehen mir nicht alle Auflagen der älteren französischen Wörterbücher zu Gebote.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oder genauer: der Pater Heinrich Roth in der China illustrata des Pater Athanasius Kircher; Amstelodami 1667. Vgl. diese Zeitschrift xv, 313 ff.

den gar nicht existierenden Artikel sanscripto. Es wäre von dem größten Interesse, zu erfahren, ob und wo die Form hanscripto — die im übrigen stark an die Form sanscript bei John Frver¹ erinnert — von einem portugiesischen Schriftsteller gebraucht wird. Solange sie nicht nachgewiesen wird, kann sie für eine Untersuchung wie die vorliegende nicht verwertet werden.

Über das Vorkommen der Formen Hanscrit und Hanscret will ich noch die folgenden Angaben machen. Die indischen Buchstaben, deren sich die Brahmanen bedienen, werden von La Croze in einem Briefe vom Jahre 1714 an Chamberlayne mit dem Namen Hanscrit bezeichnet.<sup>2</sup> So spricht auch Hadr. Relandus in seinen Dissertationes miscellaneae in (1708), p. 88, von den literae Brachmanicae sive Hanscreticae. Auf p. 99 erwähnt er ein hanscretisches Wort Poera, Stadt. Eine Notiz in einer Jaina-Handschrift des Britischen Museums besagt, das Buch sei ,a book in the Brahma or Hanscreet language (some call it Sanscroot)<sup>4</sup>. Joh. Friedr. Fritz unterscheidet in seinem ,Orientalisch- und Occidentalischem Sprachmeister<sup>4</sup> die indostanische, von den Eingeborenen des Landes Dewa-nágaram oder Hanscrét genannte Sprache von dem Samscrutamischen. Nach John Henry Grose<sup>5</sup> haben die Braminen eine besondere Sprache für sich, ,der Hanskrit genannt, in welcher der Vedam, Shaster und die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A new account of East-India and Persia, London 1698, p. 161. Zitiert von Yule and Burnell, Hobson-Johson, a glossary of colloquial Anglo-Indian words and phrases, unter dem Worte Sanskrit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Thesaurus epistolicus Lacrozianus III (Lipsiae 1746), p. 85 = Dissertationes ex occasione Sylloges orationum dominicarum scriptae ad Joannem Chamberlaynium (Amstelaedami 1715) p. 132. Vgl. dazu Grierson, Journal of the Asiatic Society of Bengal 1893, 1, p. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> HARL. 415. Siehe BLUMHARDT, Catalogue of the Hindi, Panjabi and Hindustani MSS. in the Library of the British Museum, London 1899, p. 1. (Mitteilung des Herrn William Irvine in London.)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Leipzig 1748, S. 121f. Siehe Grierson, Indian Antiquary 32, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> JOHANN HEINRICH GROSE, Reise nach Ostindien. Aus dem Französischen übersetzt und mit einigen Anmerkungen begleitet von G. F. C. S. (SCHAD), Fürth ohnweit Nürnberg 1775, S. 272. Aus dem englischen Original haben die Stelle mitgeteilt Yule-Burnell, Hobson-Johson s. v. Sanskrit.

89

übrigen Bücher ihres Gesetzes geschrieben sind'. Sonnerat¹ nennt die Brahmanensprache: Samscroutam, Samskret, Hanscrit oder Grandon.² Der französische Marineoffizier L. Degrandpre (Voyage dans l'Inde et au Bengale, fait dans les années 1789 et 1790; Paris 1801, t. 11, p. 23) schreibt: Quelques voyageurs ont dit avoir parfaitement appris le hanscrit³ au Bengale.

Schon aus dem bisher angeführten ergibt sich, daß die H-Form zu keiner Zeit die Alleinherrschaft erlangt hat; und wenn auch Autoren wie Voltabe die H-Form gebrauchten, wenn auch die französischen Wörterbücher dieser Form den ihr gebührenden Platz einräumten: so erhob sich doch bereits am Ausgang des 17. Jahrhunderts eine Stimme, die die Richtigkeit der Form in Zweifel zog. Thomas Hyde schreibt in seiner Abhandlung "De ludis orientalibus" (1694): Proxime quasi Nerdiludio affinis venit Indicus ludus Tschüpur, sic nominatus veterum Brachmanorum linguâ Indicè dictâ Sanscroot, seu, ut vulgò, exiliori sono elegantiae causâ Sanscreet; non autem Hanscreet, ut minùs rectè eam nuncupat Kircherus; und derselbe Lacroze, der, wie wir oben gesehen haben, im Jahre 1714 die Form

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Voyage aux Indes Orientales et à la Chine (1782), 1, 126 = 1, 108 in der deutschen Übersetzung (Zürich 1783)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Grandon (Grantham, Kirendum) ist die südindische, speziell tamulische Bezeichnung der Sanskritsprache (Hervas, Catálogo de las lenguas 11, 123). — Disto tem muitos livros em seu latim, a que chamaõ Geredaõ, que contèm tudo o que haõ de crer, e todas as ceremonias que haõ de fazer: Diogo do Couto, decada quinta, liv. vi, cap. 3. Vers grandoniques d. h. Sanskritverse: Bouchet in den Lettres édifiantes et curieuses xii (Paris 1781), p. 275. Andere Stellen bei Yule-Burnell, ,Hobson-Jobson's. v. Grunthum.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Verfasser der deutschen Übersetzung (Sammlung der besten und neuesten Reisebeschreibungen 35, Berlin 1802, S. 193) hat Sanskrit für hanscrit eingesetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> In einem Briefe an Voltaire vom 13. August 1776 bedient sich auch Bailly zwar der Form Hamskrit, fügt aber hinzu: Samskret paraît être le vrai mot indien. (Lettres sur l'origine des sciences, 1777, p. 82.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Syntagma dissertationum quas olim auctor doctissimus Thomas Hyde S. T. P. separatim edidit. Accesserunt ..... A Gregorio Sharpe. Vol. II., Oxonii 1767, p. 264. Cfr. Sanscroot, ibid. p. 96; lingua Indica Sanscretica p. 126; scriptio Indica charactere Náugeri et linguâ Sanscreticâ p. 246. Die Form Sanscroot gebraucht Hyde auch in seiner Historia religionis veterum Persarum (1700), p. 521.

Hanscrit gebraucht, schreibt 1731 an Th. S. Bayer: Bramanum lingua inter Tamulos Grantham, inter Warrugos 1 Samscrutam (Hanscrit hactenus sed falso nominata) et inter Marathos Balabande uocatur.2 Endlich bemerkt David Mill's in seinen "Miscellanea orientalia" über die Buchstaben der Brahmanen: Hoc scribendi genus, in veteri Indica lingua Kirendum, Grändum aut Grändam vocatur; a Kirchero in China illustrata Hanscret, ejusque vestigia premente, Andrea Mullero, Alphabetum Hanscriticum. Rectius vero Thomas Hyde . . . . , ut et Danici Missionarii ut vocantur, ad amicos datis litteris, Sanscroot appellant. In der Tat: die Missionare, die im Süden Indiens wirkten - nicht nur die protestantischen, die sogenannten dänischen,4 sondern vor allem die Jesuitenmissionare, die in Südindien stationiert waren -, sowie Reisende, die sich in Südindien aufhielten, treten durchweg für die S-Form ein. Sehr mannigfaltig sind im übrigen die Formen, die uns in den Briefen der Missionare, in den Reisebeschreibungen usw. entgegentreten. Den bereits oben beiläufig gegebenen Beispielen will ich die folgenden hinzufügen.<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unter den "Nördlichen", d. h. im Gebiete der Telugusprache. Vgl. Yule-Burnell, "Hobson-Jobson" s. v. *Badeya*. Grierson, *Linguistic Survey of India* iv (Calcutta 1906), p. 577.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Thesaurus epistolicus Lacrozianus III, 64. In seiner Histoire du christianisme des Indes (1724), S. 429 und sonst schreibt Lacroze: Samscret.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dissertationes selectae, ed. II., Lugduni Batavorum 1743, p. 455. Vgl. Grierson, Indian Antiquary 32, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Der erste unter den dänischen Missionaren, Bartholomäus Ziegenbalg, äußert sich über den Namen Hanscrit in einem Briefe an Lacroze vom Jahre 1716 aus London wie folgt: (Bramanorum lingua) quibusdam Hanscrit [sic!], aliis aliter dicitur, attamen proprium nomen est Kirendum, neque a Bramanis ipsis unquam aliter audit. — Thesaurus epistolicus Lacrozianus 1, 381. Man vergleiche zu dieser auf den ersten Blick sonderbaren Äußerung die Bemerkungen von F. W. Ellis im Indian Antiquary vii, 276 n. 1 (wo übrigens die Stelle aus Ziegenbalgs Brief ungenau wiedergegeben ist).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. sonst Paulinus A S. Bartholomaeo in seiner Sanskritgrammatik, Sidharubam', Rom 1790, S. 3f. (exzerpiert von Hervas, Catálogo II, 120 ff. und von Kleuker, Abhandlungen über die Geschichte und Altertümer Asiens IV, 273f.) und Yule-Burnell, Hobson-Jobson' s. v. Sanskrit.

91

Filippo Sassetti schreibt: Sanscruta (che vuol dir bene articolata; A. de Gubernatis, Memoria intorno ai viaggiatori Italiani nelle Indie orientali, Firenze 1867, p. 117); Abraham Roger in seiner Offnen Thür zu dem verborgenen Heydenthum, S. 81 und sonst: Samscortam; Vincenzo Maria di S. Caterina da Siena (Viaggio, Roma 1672, p. 262): Sampschardam. Philipp Baldaeus, Beschreibung der Ost-indischen Kusten Malabar und Coromandel, Amsterdam 1672, S. 601. 605 nennt die ,hochmalabarische' Sprache: Samoscrad; mit dem Hinzufügen, daß sie bei Kircherus , Hanscret' heiße. In der Collecção de Noticias para a historia e geografia das nações ultramarinas' finden wir die Formen Samsucrutá und Sa(n)vanscrutá. Der Pater. Noël de Bourzes schreibt in einem Briefe<sup>2</sup> vom 23. März 1719: Les quatre Védams ont été écrits en une langue sçavante que M. Bernier nomme hanscrit et qu'on appelle icy samascradam ou grandam. Aus den ,Lettres édifiantes et curieuses's notiere ich die Formen Samouseradam, Samuseradam, Samouseroutam, Samscroutam, Samskret, Samskroutan, Samouseredam. In dem alten Katalog der Pariser Sanskrithandschriften<sup>4</sup> wird die Sanskritsprache immer als lingua Samskretana oder Samskretanica bezeichnet.<sup>5</sup> Der "Ezour-

¹ Tomo I., Lisboa 1812, p. 50. 63. 64; vgl. Casartelli, Anthropos I (1906), p. 866. Sehr sonderbar ist die auch von Casartelli hervorgehobene, mit j anlautende Form, Noticias, p. 43 in der Kapitelüberschrift (Argumento em que se trata da falsa escritura, e historias, que os Gentios Indios tem por causa da fé, e está em huma lingua chamada Jássuerutá, que se aprende na escola como a Latina). Vielleicht ist Jássuerutá nur Druckfehler, da doch sonst die S-Form überliefert wird. Erwähnt sei hier, daß A. Roger das Wort śāstra immer mit Jastra wiedergibt; was Yule-Burnell, "Hobson-Jobson" s. v. Shaster für einen Druckfehler erklären.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mitgeteilt von Vinson, Revue de linguistique 35 (1902), p. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In der Pariser Ausgabe von 1781, Band xII, S. 275. 415. XIII, 122. 395. XIV, 6. 67 ff. xv, 335.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Catalogus codicum manuscriptorum Bibliothecae Regiae. Tomus primus. Parisiis 1739, p. 434—448.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nur zweimal als lingua Samskerta seu Samskortana auf S. 445. Auf derselben Seite erscheint auch — wohl zum ersten Male in einem europäischen Buche — die lingua seu dialectus Parakerta (vgl. S. 447). Überhaupt verdient der alte Pariser Katalog der Codices Indici eine ehrenvolle Erwähnung in einer künftigen

vedam' (Yverdon 1778) ist, wie es auf dem Titelblatt heißt, 'traduit du Samscretan par un Brame'.

Wie ist nun die Form Hanscret oder Hanscrit zu erklären? Besteht die Form zu Recht oder verdankt sie ihr Dasein vielleicht nur einem Schreib- oder Druckfehler?

Die Form Hanscret geht ohne Zweifel auf den Pater Heinrich Roth zurück, der in Kirchers "China illustrata" (1667) fünf Schrifttafeln veröffentlichte, von denen die erste die Überschrift Elementa Linguae Hanscret, die zweite die Überschrift Elementa Linguae Hanscret seu Brachmanicae in India Orientali trägt (siehe oben xv. 316 ff.). Die Form Hanscrit kommt, soweit ich sehe, zuerst bei François Bernier vor (Voyages II, 133 und sonst). Übrigens kennt Bernier die Schrifttafeln bei Kircher; er beruft sich ausdrücklich darauf und bemerkt unter anderem, daß er selbst die Buchstaben der Hanscritsprache veröffentlicht haben würde, wenn ihm le Reverend Pere Roa<sup>2</sup> nicht zuvorgekommen wäre (Voyages II, 143.147).

Nun hat Constable in seiner Ausgabe der englischen Übersetzung von Berniers Reisen, S. 329f., einen Versuch gemacht, die Geschichte der indischen Philologie. Werden doch in ihm eine Reihe von Sanskritwerken zum ersten Male richtig, oder annähernd richtig, beschrieben. Das Bhaṭṭi-kāvya ,complectiur res gestas, seu fabulosa facta τοῦ Ram, et ea mente compositum est, ut verborum Samskretanorum conjugatio discatur facilius. Der Hitopadeśa ist eine ,Fabularum collectio institutioni principum accommodata. Der Prabodhacandrodaya ist ein ,poëma allegoricum de homine ejusque affectionibus, ex numero natakorum. (p. 447—448).

- <sup>1</sup> In dem *Index Figurarum suis locis a Bibliopego inserendarum* lautet der Titel der ersten, mit *Yy* bezeichneten Tafel: Elementa Linguae Hansecreticae. Die zweite, mit *Yy* 2 bezeichnete Tafel wird im *Index Figurarum* gar nicht aufgeführt.
- <sup>2</sup> So heißt der Missionar Roth auch bei Niccolao Manucci (Storia di Mogor, transl. by William Irvine, London 1907, vol. II, p. 81). Der Name Roa erscheint auch, neben Roht (!), in der sehr seltenen Schrift: Relatio rerum notabilium regni Mogor in Asia, Aschaffenburgi 1665 (nach einer Mitteilung des Herrn Professor Antoine Cabaton aus dem Exemplar der Pariser Nationalbibliothek, dem einzigen Exemplar, das mir bekannt ist). Über diese Namensänderungen vgl. Huonder, Deutsche Jesuitenmissionüre des 17. und 18. Jahrhunderts, Freiburg i. B. 1899, S. 22f., und Bernhard Duhr, Historisches Jahrbuch xxv (1904), S. 150.
- <sup>3</sup> Travels in the Mogul Empire. By François Bernier. A revised and improved edition edited by Abchibald Constable. Westminster s. a.

Hanscrit. 93

H-Form zu erklären. Um zu dieser Erklärung Stellung nehmen zu können, muß ich sie wörtlich mitteilen. Constable schreibt:

,In most of the early editions of Bernier, certainly in all of those published during his lifetime, Sanskrit is everywhere printed Hanscrit. This peculiarity has arisen, I believe, in this wise. Father Roth doubtlessly acquired his grounding in Sanskrit from a Persian Munshi, who would call the language 'Sanskrit, or Sahanskrit', the form used in the Persian texts of the Ain,1 which was written about 1599. We learn from Father Kircher (who by the way never uses the word Sanskrit in any form), in the text of the work cited above, that it was Father Roth who with his own hand drew out the originals of these plates. The first plate is headed Elementa Lingua [sic] Hanskret,2 the letters Sa having been omitted by the engraver, or 'dropped', to use a technical term; because although he has begun the heading correctly as to position, the centre of the 'title' being axial with the body of the plate, the word Hanskret ends just too short by a space sufficient for two letters. This error was probably discovered too late to be satisfactorily remedied, and has misled many subsequent writers without special or technical knowledge; and in Yule's Glossary this form of the word is characterised as 'difficult to account for".

¹ Yule-Burnell, 'Hobson-Jobson' s. v Sanskrit, verweisen auf Ām-i-Akbarı ed. Blochmann 1, 563, wo S(a)nskr(i)t im Text steht, während S(a)h(a)nskr(i)t als Variante gegeben wird nach einer Hs., die Blochmann in der Vorbemerkung zum 1. Bande seiner Ausgabe ,sehr alt und ausgezeichnet' nennt. (Dagegen sagt er in der Vorrede zum 2. Bande: Though this MS. is old and the best of all I had to collate, it is by no means an excellent manuscript.) Die Form Sahaskrit findet sich, ebenfalls nach Yule-Burnell, bei dem persischen Dichter Amīr Chusrau (1253—1325); siehe Elliot, The history of India, as told by its own historians 111, 563. Ich meinesteils mache noch aufmerksam auf die Form Sahnscreta in der Vorrede zu der persischen Übersetzung der Upanişads in Anquetil Duperrons lateinischer Übertragung (Oupnek'hat 1, p. 4). Wenn das Wort Sanskrit — in irgendwelcher Form — bei persischen Autoren selten vorkommt, so erklärt sich das wohl daraus, daß sie in der Regel ,Hindī' statt ,Sanskrit' gebrauchen. Siehe Elliot, l. c., vol. v., p. 571.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dies ist nicht richtig. Die Überschrift der ersten Tafel lautet: *Elementa Linguae Hanscret*.

Ich bedaure, dem englischen Gelehrten auf das Gebiet der Kupferstecherkunst nicht folgen zu können. Immerhin dürfte die Frage aufzuwerfen sein: Wie geht es zu, daß die Form Hanscret auf der zweiten Schrifttafel (siehe oben) gleichfalls erscheint? Aber davon abgesehen läßt sich, wie ich glaube, zeigen, daß die Voraussetzung, von der Constable bei seiner Erklärung ausgeht, nicht richtig ist. Auch sonst dürfte sich einiges gegen die Behauptung, daß die H-Form auf dem Versehen eines Kupferstechers beruhe, einwenden lassen.

Constable ist der Meinung, daß ,doubtlessly' ein persischer Munshi dem Pater Roth Unterricht im Sanskrit erteilt, und daß dieser Perser die Sanskritsprache mit dem Namen "Sahanskrit" bezeichnet habe. Es läßt sich aber in keiner Weise wahrscheinlich machen, daß ein Perser der Lehrer Roths gewesen ist. Im Gegenteil. Wie ich bereits in dieser Zeitschrift xv, 315 kurz ausgeführt habe, besitzen wir das bestimmte Zeugnis des Athanasius Kircher dafür, daß ,P. Henricus Roth per quendam Brachmanem summa benevolentia sibi devinctum, et jam ad Christi fidem suscipiendam inclinatum, totam et linguae et literaturae, philosophandique rationem literis hisce conditam, sex annorum impenso studio, consecutus est' (China illustrata, p. 162). Fast dasselbe sagt Kircher auf S. 80 desselben Werkes, indem er noch hinzufügt, daß Roth eine Grammatik der Brahmanensprache verfaßt habe. Hinzu kommt noch das Zeugnis in dem Elogium P. Henrici Roth. Die in Betracht kommende Stelle werde ich weiter unten im Wortlaut mitteilen. Der Lehrer des P. Roth war ohne Zweifel ein Brahmane, der, wie ich oben xv, 319 f. zu zeigen versucht habe, die Sarasvatagrammatik beim Unterricht zugrunde legte. Sollte sich dieser Brahmane seinem Schüler gegenüber der persischen Form oder Nebenform Sahanskrit bedient haben?

Allein das stärkste Argument gegen die Behauptung, daß die Form Hanscret bei Kircher aus der Form Sahanscret verstümmelt sei, ist meines Erachtens die Form Hanscrit bei Bernier. Sollte er diese Wortform einfach den Schrifttafeln Roths, die ihm ja allerdings vorlagen, entnommen haben? Das ist kaum anzunehmen; denn dann

Hanscrit. 95

würde er gewiß auch den Vokal der zweiten Silbe bewahrt und Hanscret, nicht Hanscrit, geschrieben haben. Man wende nicht ein, daß Bernier kein Sanskrit verstand. Das bekennt er selbst in seinem Briefe an Chapelain mit den Worten: Ne vous étonnez pas d'abord. si, quoi que je ne sçache pas le Hanscrit, qui est la langue des Doctes, . . . je ne laisserai pas de vous dire beaucoup de choses qui sont tirées des Livres écrits en cette langue (Voyages II, 133). Aber Bernier hatte Umgang mit indischen Gelehrten, mit Pendets (ou Docteurs Gentils; 11, 163). Sein ,Agah', Danechmend-kan, ein gelehrter, wissenschaftlichen Bestrebungen huldigender Perser,1 nahm einen der berühmtesten Pendets Indiens in seine Dienste, und dieser Pendet, sagt Bernier, outre qu'il attiroit chez nous tous les plus sçavans Pendets, a esté plus de trois ans assis à mes costez' (II, 133; vgl. 128. 157). Diesen Pendets verdankt Bernier die Kenntnis von indischer Literatur, Religion und Mythologie, die er in seinem Briefe an Chapelain an den Tag legt. Bernier ist einer der ersten Europäer, der die vier "Beths" aufzählt, wobei er, was auffällig genug ist,2 den Atherbabed an die erste, den Zagerbed an die zweite, den Rekbed an die dritte, den Samabed an die vierte Stelle setzt (II, 134). Ferner zählt Bernier die zehn Inkarnationen des Vișnu auf (11, 143). Diese Inkarnationen stimmen übrigens in den Namen und in der Reihenfolge durchaus nicht zu den Decem fabulosae Incarnationes Dei, die Kircher in seiner China illustrata S. 157 ff., ipsis Patris Rothii verbis' mitgeteilt hat.3 Man sieht aus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bernier war der Leibarzt des Danīshmand Khān. Mehr über diesen Perser bei Constable in seiner Ausgabe von Berniers Reisen, S. 4, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roukou Vedan, ou, selon la prononciation Indoustane, Reched et le Yajourvedam, sont plus suivis dans la Péninsule entre les deux mers. Le Sâmavedam et Latharvana ou Brahmavedam dans le nord. (Père Pons, Lettres édifiantes et curieuses xiv, 75.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. oben xv, 315 f. Überhaupt stimmen von den älteren europäischen Schriftstellern, die sich mit den Inkarnationen des Vishu beschäftigen, kaum zwei ganz miteinander überein (vgl. noch A. Roger, 251 ff., Baldaeus, 469 ff., Ziegenbalg, Genealogie der malabarischen Götter, 94 ff.). Yule-Burnell s. v. Avatär behaupten, daß dieses Wort zuerst bei Baldaeus erscheine in der Form Autaar, "which in the German version takes the corrupter shape of Altar, und Benfex, Orient und Oc-

diesem einen Beispiel, daß Bernier selbständige Angaben macht; wenn er auch sagt, daß er den Patres Kirker und Roa, ebenso wie dem Engländer Henri Lor (Lord) und dem Holländer Abraham Roger zu Dank verpflichtet sei (n, 145). Ferner verbreitet sich Bernier über die philosophischen Systeme der Inder (n, 149 ff.); er kennt und nennt den Dämonen Rach, der Sonne und Mond verschlingt und so ihre Verfinsterung bewirkt (n, 102. 154); er führt die Namen der vier Weltalter, Dgugue, auf (n, 160), usf. Ein so wohlunterrichteter Mann wie Bernier, ein Mann, der täglich mit indischen Pendets verkehrte, muß die Form Hanscrit gehört haben, sonst hätte er sie sicher nicht gebraucht. Und noch eins. Bernier verstand Persisch. Aus dem Munde eines Persers könnte er die Form Sahanscrit gehört haben. Aber er gebraucht diese Form nie, sondern immer nur Hanscrit.

Wir kehren noch einmal zu H. Roth zurück. Die Vermutung Constables über den Ursprung der Form Hanscret könnte trotz der geäußerten Bedenken als richtig gelten, wenn sich in irgendeiner Schrift Roths die Form Sahanscret nachweisen ließe. Leider hat Roth<sup>2</sup> wenig Schriftliches hinterlassen; und das, was ihm bei Carlos

cident 1, 728, erklärt das bei Dapper und Goethe (Wahrheit und Dichtung III, 12) vorliegende Altar für eine falsche Schreibweise. Aber autar wird bereits von H. Roth — der übrigens von Baldaeus zitiert wird — gebraucht in den Compositis Machautar, Matxautar (= Matsyāvatāra) und Barahautar (Varāhāvatāra); ferner von dem Verfasser der Noticia summaria do Gentilismo da Asia (Collecção de Noticias etc., Lisboa 1812; Tomo I., p. 85 ff.); auch, um einen neueren Autor zu nennen, von Polier, Mythologie des Indous 1, 243. Das von Baldaeus in dem holländischen Original seiner "Beschreibung" gebrauchte Wort autaar fiel nun zusammen mit dem mittelniederländisch-altholländischen Worte autaar (outaar, outer), das "Altar" bedeutet. Daraus erklärt sich die Wiedergabe von autaar = Skr. avatāra mit "Altar" in der deutschen Übersetzung der "Beschryvinge" des Baldaeus und der "Asia" des Holländers O. Dapper. Aus letzterem Werke schöpfte Goethe seine Kenntnis von dem "Altar des Ram".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ragou bei Abr. Roger, S. 87. 510, und bei Sonnebat, Voyage 1, 124; Raú in der Collecção de Noticias etc. 1, 22; = Skr. Rāhu. Constable in seiner Ausgabe des Bernier, S. 339. 494, denkt, wie es scheint, an Skt. rākṣasa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich bedaure, daß sich in meine kurzen Bemerkungen über H. Roтн und seine schriftstellerische Tätigkeit, in dieser Zeitschrift xv, 314f., einige kleine Ver-

Sommervogel, Bibliothèque de la Compagnie de Jésus VII, 210, zugeschrieben wird, ist meistens entweder nur schwer erreichbar oder, vermutlich, verloren gegangen. Letzteres gilt namentlich von Roths Sanskritgrammatik,¹ die als ein exactissimum opus totius Grammaticae Brachmanicae beschrieben wird² und die noch Lorenzo Hervas vor hundert Jahren im Collegio Romano gesehen hat.³ Mir ist nur eine einzige Äußerung Roths über den Namen der Brahmanensprache bekannt geworden. Diese findet sich in einem Briefe, den Roth aus Rom an einen gewissen Priester Societatis Jesu in Deutschland gerichtet hat. Datiert ist der Brief "um das Jahr 1664, kurtz vor der Schlacht bey St. Gotthard'. Er ist abgedruckt, nach einer schlechten Abschrift, in der großen Briefsammlung des P. Joseph Stöcklein, dem "Welt-Bott', Teil I, S. 113—15. Hier heißt es auf S. 114:

"In dem Reiche Mogol seynd nicht gar zu viel Mahometaner/ sondern unendlich viel Heyden/welche ab dem Alcoran ein nicht geringeres Abscheuen haben/als wir Christen. Dern Brachmännern

sehen eingeschlichen haben. Als ich jene Bemerkungen niederschrieb, war mir die neue Ausgabe der Bibliothèque des écrivains de la Compagnie de Jésus von Carlos Sommervogel nicht zugänglich, und die treffliche Schrift von Anton Huonden über die deutschen Jesuitenmissionäre des 17. und 18. Jhs. (Freiburg i. Br. 1899) noch nicht bekannt. Einen Irrtum wenigstens müchte ich hier berichtigen. Roths Geburtsort ist nicht Augsburg, sondern Dillingen. Selbst Sommervogel schwankt noch zwischen Dillingen und Augsburg, aber Huonder, S. 178, gibt richtig Dillingen als Roths Geburtsort an. Wenn Roth bei Kircher, China, p. 156, und sonst als "Augustanus" bezeichnet wird, so erklärt sich das wohl daraus, daß Dillingen zur Diözese Augsburg gehört. — Eine wundersame Übersetzung von "Henricus Roth Dillinganus" findet sich bei Boucher De La Richarderie, Bibliothèque universelle des Voyages v, 65: "Henri Ruth de Lingen".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf meine Bitte hat Herr P. Matthias Reichmann, Luxemburg, Nachforschungen nach Roths Grammatik in der Biblioteca Vittorio Emanuele in Rom anstellen lassen. Leider haben diese Nachforschungen zu keinem Ergebnis geführt. Für seine uneigennützigen Bemühungen bin ich Herrn P. Reichmann großen Dank schuldig.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Romani Collegii Societatis Jesu Musaeum celeberrimum . . . . exponit Geor-Gius De Sepibus. Amstelodami 1678, p. 65. Hier wird noch ein zweites Manuskript des Missionarius Mogoritanus P. Henricus Roth aufgeführt: ein ,Opus eximium et subtile Apophthegmatum cujusdam Brachmani Philosophi, Basext nomine<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Catálogo de las lenguas de las naciones conocidas 11, 133.

gibt es eine große Menge. Nachdem ich dererselben Schul- und Kirchen-Sprach (so sie die Heilige oder Sanscretanische heißen) erlernet/fienge ich nach meiner Wenigkeit an mit ihnen nicht ohne Frucht zu disputiren.

Hier also nennt Roth die Sprache der "Brachmänner": Sanscretanisch, nicht Sahanscretanisch, wie man nach Constables Ausführungen erwarten sollte. Als lingua Sanscretana (Sanseretana) wird die Brahmanensprache auch bezeichnet in einem Elogium Patris Henrici Roth, das von dem Pater Johann Grueber<sup>2</sup> verfaßt ist. Das Datum ist: Tyrnau (Ungarn), d. 30. Januar 1670. Dieses Elogium enthält eine Stelle, worin über den Anfang von Roths Missionstätigkeit in Agra berichtet wird. Die Stelle lautet nach der im K. Allgemeinen Reichsarchiv<sup>3</sup> zu München verwahrten Handschrift wörtlich wie folgt:

Agram regiam Mogoris metropolim delatus, statim se totum animarum saluti procurandae dedit, quod intentum suum ut cum maiori successu exequeretur, primo totis viribus incubuit ad linguam sacram gentilibus, quam Sanseretanam (sic) appellant, hactenus nulli Europaeo notam et solum Gentilium sacrificulis, quos Brachmánes vocant, familiarem, nec ab illis facile extorquendam et addiscendam. Quod ingenti labore ac patientia sex annorum spatio assecutus est, non solum linguam illam et pronuntiatione et characterum multitudine difficillimam prae omnium Europaeorum penetrando; sed quam maxime Gentilium fabulosos errores superstitionesque hac sola lingua contentos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fr. Schlegel, Über die Sprache und Weisheit der Indier (1808), S. XI, führt die ihm bekannt gewordenen Deutschen an, die sich mit dem Studium der altindischen Sprache beschäftigt haben. An erster Stelle nennt er den Missionarius Heinrich Roff, der im Jahre 1661, die sanscretanische Sprache erlernt, um mit den Brahminen disputiren zu können. — Ich weiß nicht, wem Schlegel diese Worte entlehnt hat. Doch gehen sie in letzter Instanz ohne Zweifel auf die oben aus Roffis Brief angeführte Stelle zurück.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bekannt durch seine kühne Landreise von Peking nach Agra, die er im Jahre 1661 in Gemeinschaft mit dem Belgier Albert de Dorville ausführte; siehe Huonder, a. a. O., S. 17. 187. 201. Hugh Murray, Historical account of discoveries and travels in Asia 1 (1820), 436 ff.

<sup>3</sup> Jesnitica in genere, fasc. 13, nr. 215; fol. 544.

Hanscrit. 99

ingenue detegendo; quo factum est, ut non pauci veritatem Christianam agnoverint Christoque nomen dederint, quos inter primos tenuit ille Brachman, qui hac in lingua Patri Henrico Magister fuit.

Wir müssen uns mit der Tatsache abfinden, daß sich Roth einmal der Form Hanscret, auf den Schrifttafeln bei Kircher, und einmal der Form Sanscret, in dem vorhin angeführten Briefe, bedient hat. Offenbar waren ihm beide Formen geläufig. Es bleibt nur übrig, Hanscret für eine eigentümliche Aussprache des Wortes Sanscret zu halten. Diese Auffassung des Verhältnisses beider Formen zueinander ist nicht neu. Lorenzo Hervas - der sich hauptsächlich auf die Angaben des Karmeliters Paulinus a S. Bartholomaeo stützt - zählt in seinem Catálogo de las lenguas de las naciones conocidas n, 121, die verschiedenen Namen auf, mit denen die Europäer die heilige Sprache der Brahmanen bezeichnet haben, gibt eine Bemerkung über die ursprüngliche Bedeutung des Namens grandon und fährt dann fort: Los demas nombres de la lengua sagrada provienen de una misma palabra radical, desfigurada ya con la diversa pronunciacion de los brahmanes de diferentes lenguages, y ya con la pronunciacion tambien diversa de los europeos, que la han oido á los brahmanes. El nombre hanscret, que usa Kircher, es de un célebre misionero, llamado Roth, del Mogol, y se usa por los brahmanes de Agra y Deli, capitales del imperio del Mogol... (II, 123); und auf S. 131 f. bemerkt Hervas: Los brahmanes en todo el Indostan tienen una lengua y escritura, que usan solamente en las cosas de su religion; y tanto á la lengua como á la escritura llaman hamscret, samscred, etc. segun las diversas pronunciaciones de los dialectos indostanos que hablan. Und so halt denn auch Grierson, der vor nicht langer Zeit1 die bei Bernier und Lacroze vorliegende Form Hanscrit kurz besprochen hat, diese Form keineswegs für eine falsche Form; er meint, der Übergang des initialen s von "Sanskrit" in h sei, aus dem philologischen Gesichtspunkte betrachtet, bemerkenswert, und fügt hinzu: 'it seems to point to an

<sup>1</sup> Journal of the Asiatic Society of Bengal 1893, 1, p. 43.

authority coming from Eastern Bengal where s is in popular speech pronounced as h'. Über diese ostbengalische Aussprache des s äußert sich Grierson in der Linguistic Survey of India v, 1, p. 201, wie folgt: It (Eastern Bengali) exhibits well-marked peculiarities of pronunciation, — a Cockney-like hatred of pre-existing aspirates, and, in addition, the regular substitution of an aspirate for a sibilant. While Standard Bengali is unable to pronounce sibboleth, except as shibboleth, Eastern Bengali avoids the sound of sh, and has 'hibboleth''.

Der Form 'shibboleth' zunächst entspricht die Form 'Shanscrit', — eine Form, die oft genug angetroffen wird; vgl. z. B. 'Hobson-Jobson' u. d. W. Sanskrit oder, um ein wenig bekanntes Beispiel anzuführen, Fr. Gladwins 'Specimen of an Asiatic Vocabulary' (im Anhang zu: Ayin Akbary . . . translated from the original Persian, London 1777). Es darf hier wohl auch daran erinnert werden, daß einst Fr. Ellis in seiner Abhandlung² über die Pseudo-Vedas aus Schreibungen wie Chamo Bedo³ = Sāmaveda, oder chorbo = sarva den Schluß zog, die Originale jener Vedas müßten entweder in Bengalen (oder Orissa) entstanden oder von einem Manne verfaßt worden sein, der dort die Elemente des Sanskrit erlernt hatte.

Der Form ,hibboleth' aber entsprechen die Formen Hanscret bei Roth, Hanscrit bei Bernier. Indessen ist nicht anzunehmen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Linguistic Survey of India, v, 2 p. 2. Grierson, The Languages of India, Calcutta 1903, p. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Account of a Discovery of a modern imitation of the Védas, with Remarks on the Genuine Works. By Francis Ellis. — Asiatick Researches xiv (Calcutta 1822), p. 3.12f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Titel des berufenen Ezour Vedam lautet eigentlich: Jozour Bed, wie Ellis p. 19 gezeigt hat. Vedam ist die südindische, speziell tamulische Form des Wortes Veda (Burnell, Indian Antiquary viii, 99), im Gegensatz zur bengalischen, überhaupt nordindischen Wortform Bed, Bedo ("Hobson-Jobson" s. v. Vedas). Beide Formen ("Vedan ou Bed") kennt der wohlunterrichtete Pater Pons; den ersten Veda nennt er Roukou Vedan, "ou, selon la prononciation Indoustane, Recebed" (Lettres édifiantes et curieuses xiv, 75). Die nordindische Form mit initialem b, also Bed oder Beth, gebraucht, wie nicht anders zu erwarten, François Bernier (s. oben). Bernier schreibt auch Bechen oder Beschen für Visnu; Roth schreibt Bexno, Barahautar (= Visnu, Varähävatära), s. Kircher, China illustrata, p. 157.

Hanscrit. 101

daß diese Formen gerade die ostbengalische Aussprache des Wortes Sanskrit darstellen. Bernier hat allerdings, wie er selbst berichtet (Voyages II, 329), das Königreich Bengalen zweimal besucht; aber längere Zeit hat er sich daselbst, soviel bekannt, nicht aufgehalten. Der Missionar Roth hat, nach Kirchers Bericht, Bengalen auf seiner Reise vom Süden nach dem Norden Indiens berührt;2 die Stätten seiner Wirksamkeit jedoch und mithin die Stätten, wo er längere oder kürzere Zeit verweilte, waren, nach dem oben angeführten Elogium: Salsette3 bei Goa; Vitzapor;4 und endlich Agra. Hier war es, wo er das Sanskrit erlernte, hier traf er mit Bernier zusammen. Ich denke, wir gehen nicht fehl, wenn wir annehmen, daß Hanscret eine vulgäre nordindische Aussprache des Wortes Sanskrit ist, die Roth und Bernier in Agra gehört haben. Die Neigung, den Zischlaut s durch den Hauchlaut h zu ersetzen, ist in den neuindischen Sprachen arischen Ursprungs weit verbreitet. 'The sibilant has a tendency', schreibt John Beames',

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sollte vielleicht der oben zitierte Degrandpré die Aussprache "Hanscrit" in Bengalen gehört haben?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (P. Henricus Rhodius) ex Goa in Mogolum Regnum missus in Dalcan [cfr., Hobson-Jobson's. v. Idalcan], quod modò Regnum Visipor dicitur, Gati monte superato venit in Colconda, et hinc in Montipur et recto in Boream itinere Bengalam et Decanum Regnum, et hinc per Delli urbem rectà Agram Moguli Regis curiam pervenit. — Kircher, China illustrata, p. 90 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Über dieses Salsette vgl. "Hobson-Jobson' s. v. Salsette, b. — Der Ort, wo Roth seine Missionstätigkeit begann, heißt Cucullin[um]: in der Geschichte der katholischen Missionen bekannt als die Stätte, wo Rudolphus Aquaviva und vier andere Missionare den Märtyrertod erlitten; Nuove Lettere delle cose del Giappone. In Venetia 1585, p. 175—188. Siöcklein, "Wellbott" v. p. 82. Milleauer, Geschichte der katholischen Missionen in Ostindien (1851), S. 100f

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> D. h. Bījapūr. Dorthin begab sich Roth als Dolmetscher eines portugiesischen Gesandten (tanquam socius legati Lusitani eiusque interpres), offenbar, weil er, Roth, der Landessprache mächtig war. Überhaupt wird ihm eine große Sprachkenntnis nachgerühmt: omnes ferme linguas Orientales ex felicitate memoriae addidicit, ut sine difficultate, tanquam in iis natus, et legere et scribere et cum quovis erudito conversari potuerit. — Roths Aufenthalt in Bījapūr währte nicht lange.

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A comparative grammar of the modern Aryan languages of India 1 (1872),
 p. 258, cfr. p. 75. Siehe auch Grierson, Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft 50, 17 ff.; Journal R. Asiatic Society 1901, p. 788.

'more or less developed in all the languages, though culminating in Sindhī and Panjābī, to pass into h'. Genaueres hierüber werden wir ohne Zweifel erfahren, wenn die noch ausstehenden Bände der Linguistic Survey of India' veröffentlicht sein werden Vorläufig will ich auf eine Äußerung von Grierson über die Aussprache des sals h verweisen. In einer Charakteristik der Rājasthānī-Sprache bemerkt er: 'Like Sindhī and other north-western languages, vulgar Gujarātī¹ pronounces sas h. So also do the speakers of certain parts of Rajputana' (The Languages of India, Calcutta 1903, p. 89).

Zum Schlusse will ich ein Zeugnis anführen für die Aussprache des s als h in der (ehemaligen) Provinz Gujarāt. Ich verdanke dies interessante Zeugnis einer gütigen Mitteilung des Herrn William Irvine<sup>2</sup> in London.

Der Pater Joseph Tieffentaller<sup>3</sup> hat seiner Beschreibung Indiens, die Johann Bernoulli in deutscher und französischer Übersetzung herausgegeben hat, eine Reihe von kleinen Abhandlungen vorausgeschickt, deren eine<sup>4</sup> sieh mit dem Ursprung des Namens

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Beames, Comparative grammar 1, 77. Bhandarkar, Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society XVII, 2, p. 156 (Gujarātīs, especially of the uneducated classes, pretty freely pronounce s as h).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Derselbe Gelehrte macht mich auf das Wort  $h\bar{u}n$  (Name einer Münze) aufmerksam; nach Yule-Burnell ("Hobson-Jobson" s. v. Pagoda) "no doubt identical with  $son\bar{u}$ , and an instance of the exchange of h and s. Indessen diese Etymologie steht keineswegs fest—Nach Wilson stammt das Wort vom kanaresischen honnu (Gold); siehe "Hobson-Jobson" s. v. Hoon.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bernoulli, dem viele gefolgt sind, schreibt den Namen: Tieffenthaler, aus einem, wie mir scheint, ganz nichtigen Grunde; vgl. die Vorrede zur Description de l'Inde, Tome I Nouvelle éd, Berlin 1791, p. xviii. Man sollte aber aufhören, den Namen so zu schreiben, denn der Missionar schrieb seinen Namen: Tieffentaller, und nie anders. Vgl. namentlich den zu wenig beachteten Aufsatz von A. S. Allen in den Proceedings of the Asiatic Society of Bengal 1872, p. 59: Note on Father Tieffentaller, of the Society of Jesus and Missionary-Apostolic in India. — Nach Allen starb übrigens Tieffentaller nicht, wie Huonder, a. a O., S. 179, angibt, "um 1770", sondern am 5. Juli 1785.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ich kann sie nur in der franzüsischen Übersetzung benutzen: Description historique et yéographique de l'Inde, Tome 1, nouv. éd., Berlin 1791, p. 29 bis 30. Die oben mitgeteilte Anmerkung Anquetil Duperrons findet man auch in der deutschen Übersetzung, Band 11, Teil 11, Berlin und Gotha 1788, S. 185.

Hanscrit. 103

,Indien' beschäftigt (Unde Indiae nomen impositum?). Tieffentaller erklärt hier die Ansicht der Europäer, der Name Indien sei von dem Flusse Indus abzuleiten, für einen Irrtum. Der Name Indus sei durchaus fremd und unbekannt 'aux gens du pays et aux nations voisines' (incolis et accolis). 'Le fleuve que les Européens, trompés par quelque ressemblance du son, nomment l'Indus, et qui sépare l'Indoustan de la Perse, se nomme chez les naturels du pays: Sindh, en ajoutant à la fin la lettre h; et les Persans le nomment Aba Sindh: ce qui signifie les eaux du Sindh (aqua Sindhi). Il est faux par conséquent que le pays ait été nommé d'après le fleuve dont je viens de parler; car si celà étoit il faudroit dire Sindhe et non Inde. (Sindhia non India,) la lettre S n'étant pas si difficile à prononcer que les Grecs et les Européens eussent du l'ôter du mot Inde'.

Anquetil Duperron, der eine Reihe von Anmerkungen zu Tieffentallers Werk geliefert hat, bemerkt hierzu: "Dans la langue Indoustanne l'h et l's sont quelque fois prises l'une pour l'autre: ainsi il y a des gens qui disent Hourat au lieu de Sourat, (Surate). Danach hat also Anquetil Duperron, der lange genug in Surat gelebt hat, um das, was er behauptet, wissen zu können, den Namen dieser Stadt als "Hurat aussprechen hören. Schwerlich aber hat man jemals Hurat geschrieben; wenn auch Bernoulli im Vorwort zur französischen Ausgabe von Tieffentallers Werk i, S. xix, frischweg behauptet: Il y a des gens qui écrivent Hourat au lieu de Surate.

### Anzeigen.

F. Thureau-Dangin, Die sumerischen und akkadischen Königsinschriften (= Vorderasiatische Bibliothek, 1. Band, Abteilung 1). Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1907. 8°. XX, 275 S. M. 9'—, geb. M. 10'—.

Die neugegründete ,Vorderasiatische Bibliothek', deren erster Band hier besprochen werden soll, stellt sich zur Aufgabe, ,diejenigen Urkunden in Umschrift und Übersetzung zusammenzustellen und allgemein zugänglich zu machen, die für die Kunde des Alten Orients maßgebend sind'. Den bei weitem größten Teil dieser Urkunden liefert die Keilschriftforschung und so beginnt die ,Vorderasiatische Bibliothek' naturgemäß mit den Inschriften der altbabylonischen Könige. Der vorliegende erste Band derselben, der von dem französischen Assyriologen F. Thureau-Dangin bearbeitet ist, enthält in der Hauptsache die sumerisch oder semitisch abgefaßten Inschriften der altbabylonischen Könige und Patesis, die vor der Hammurabi-Dynastie Babylonien ganz oder nur teilweise beherrschten. Kurz vor dem Erscheinen dieses Bandes hat Thureau-Dangin seine Arbeit auch in der französischen Sprache - unter dem Titel: Les inscriptions de Sumer et d'Akkad. Paris, E. Leroux, 1905 - erscheinen lassen.

Die Aufgabe, der sich Thureau-Dangin bei der Herausgabe dieses Bandes gegenüberfand, war eine äußerst schwierige. Die

Mehrzahl der hiehergehörenden Inschriften ist sumerisch abgefaßt und bietet bei dem jetzigen Zustand der sumerischen Philologie dem Übersetzer nur allzuoft die größten Schwierigkeiten. Auch paläographisch sind diese in der archaischen Keilschrift geschriebenen Inschriften nicht leicht zu behandeln; nicht selten stoßen wir in denselben auf Schriftzeichen, die der Identifizierung noch harren oder deren Lesung zum mindesten noch zweifelhaft ist. Hierzu kommt noch der Umstand, daß der Herausgeber — wenn wir von seinen eigenen hiehergehörenden Arbeiten absehen — verhältnismäßig nur geringe Vorarbeiten (Amaud, Jensen u. A.) vorfand. Viele der von ihm in diesem Bande behandelten Inschriften waren bis jetzt gar nicht übersetzt und auch bei denen, von welchen eine Übersetzung bereits vorlag, konnte sehr oft von einer bis in alle Details gehenden und auf der Höhe der Wissenschaft stehenden Durcharbeitung so gut wie keine Rede sein.

Als Ergebnis seiner Arbeiten legt uns nun Thureau-Dangin ein Werk vor, das in allen Beziehungen als eine glänzende Leistung bezeichnet werden muß. Ja der Ref. steht nicht an, es als das wichtigste der in dem letzten Dezennium erschienenen assyriologischen Werke - und an tüchtigen Arbeiten war die Assyriologie in den letzten Jahren wahrlich nicht arm - zu bezeichnen. Für den Historiker ist dieses Werk, das die Inschriften der altbabylonischen Könige in der Umschrift ediert und philologisch genau übersetzt, eine Sammlung der wichtigsten Quellen für die Geschichte Vorderasiens im 3. Jahrtausend v. Chr. Es wird den Fachmann in die Lage versetzen, sich von den verwickelten politischen Verhältnissen des alten Babyloniens ein klareres Bild zu machen, als dies bis jetzt möglich war. Manche Frage der altbabylonischen und altorientalischen Geschichte dürfte dadurch der Lösung nähergebracht werden. Auch der Kultur- und Religionshistoriker wird in diesem Buche eine unermessliche Fülle wertvollen Materials finden, das, gesichtet und verarbeitet, unsere Kenntnis der babylonischen Kultur und Religion in hohem Maße bereichern wird. Der Löwenanteil der Beute scheint jedoch dem Philologen zufallen zu sollen. Die ältesten sumerischen

Texte, deren Sumerisch von semitischen Einflüssen noch ganz oder sogut wie ganz frei ist, liegen uns hier endlich in einer peinlich genauen Umschrift1 und Übersetzung und in einer möglichst vollständigen Sammlung vereinigt vor. Und aus diesen Texten ergibt sich bei näherer Betrachtung ein Bild der sumerischen Sprache, das von dem aus den späteren bilinguen Texten gewonnenen in vielen Punkten nicht unwesentlich abweicht. Es stellt sich heraus, daß das Sumerische ursprünglich doch nicht so regellos war, wie es uns - zum Teil mit Recht, zum Teil jedoch mit Unrecht - auf Grund der bilinguen Texte bis jetzt erschien. Einige seiner philologischen Ergebnisse hat Thureau-Dangin in ZA. xx, S. 380 ff. (unter dem Titel: "Sur les préfixes du verbe sumérien") veröffentlicht. Er zeigt hier, daß i oder e im Sumerischen die Endung des Nominativs und Akkusativs und a die des Dativs Sg. ist; er stellt fest, daß das Verbalpräfix na = ihm', ni = ihm' und ne = ihnen' ist, und gibt weiter eine einleuchtende Deutung auch der übrigen Verbalpräfixe des Sumerischen. Diese Beobachtungen dürfte die Zukunft noch vermehren und so erscheint die Hoffnung vollkommen gerechtfertigt, daß die Assyriologie bald in der Lage sein werde, eine die Forderungen der modernen Sprachwissenschaft erfüllende Grammatik des Sumerischen zu liefern. Damit wäre aber eine der Hauptaufgaben der Assyriologie vollbracht. Wenn sich Thureau-Dangin, der das gesamte Material in dem Maße, wie sonst wohl kaum jemand, beherrscht, entschließen sollte, die so dringend nötige sumerische Grammatik zu schreiben, so wäre dies im Interesse der Wissenschaft nur wärmstens zu begrüßen.

Thureau-Dangin schickt seinem Buche eine Einleitung voraus, die dem Leser einen historischen Überblick über die in dem Buche berücksichtigte Epoche bieten soll. Es folgen dann zunächst die In-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thureau-Dangin hat für das Sumerische sein eigenes Umschriftsystem. Schade, daß er seinem Buche nicht eine Zeichenliste (eventuell ohne Keilschriftzeichen, nur mit Hinweisen auf Brinnow, Meissner und die einzelnen Vokabulare) mit Umschriften beigefügt hat; das Buch würde dadurch, soweit die Umschrift in Betracht kommt, also in paläographischer und philologischer Hinsicht, an Benutzbarkeit viel gewonnen haben.

schriften der Könige und Patesis von Lagaš-Telloh (Abschnitt 1). Es ist dies der Hauptteil des Buches; er allein umfaßt die Seiten 2-150, während die Inschriften aus den übrigen Städten Babyloniens usw. (Abschnitt 11-xxI) sich nur auf 72 SS. (S. 150-222) verteilen. Die Inschriften des ersten Abschnittes stammen fast ausnahmslos aus Telloh; aber auch viele von den Inschriften der übrigen Abschnitte sind in Telloh gefunden worden: so ist Thureau-Dangins Buch auch ein sehr beredtes Zeugnis für die epochale Bedeutung der Ausgrabungen de Sarzecs in dieser südbabylonischen Stadt. Aus dem ersten Abschnitt seien hier besonders die wichtigen Übersetzungen der Geierstele £annatums, der Kegelinschriften Urukaginas und der äußerst schwierigen Zylinderinschriften Gudeas hervorgehoben. Abschnitt II enthält die bis jetzt bekanntgewordenen Inschriften der Herrscher von Umma (so [oder Alma?] ist jetzt statt des Thureau-Dangin'schen Gishu zu lesen; s. meine Ausführungen in ZA. xx, S. 421 ff.), worauf als Abschnitt m-v je eine Inschrift von Šuruppak, Kisurra und Adab folgt. Abschnitt vi faßt die in Niffer gefundenen Inschriften der Könige Lugalzaggisi, Lugalkigubnidudu, Lugalkisalsi, Enša(g)kušanna und eines mit Namen unbekannten Königs, der den König Enbi-Ištar von Kiš bekämpfte, zusammen. In dem Abschnitt vu sind die Inschriften der Patesis und der sonstigen Bürger von Nippur vereinigt. Die Abschnitte vm und ix enthalten die wichtigen, meist semitisch abgefaßten Inschriften der Herrscher der Städte Kis und Akkad. In den Abschnitten x-xvIII sind die spärlichen Inschriften der Herrscher von Mari (x), Gutiu (x1), Huršitu (x11), Lulubu (x111), Ganhar (xv), Ašnunak (xvI), Dêr (xvII) und Kimaš (xvIII), wie auch eine stark zerstörte Stele aus Scheichan (xiv) angeführt. Abschnitt xix enthält die in Susa gefundenen Inschriften der susischen Herrscher, Abschnitt xx faßt die Inschriften der Könige von Sumer und Akkad, d. i. der Dynastien von Ur, Isin und Larsa, zusammen und der Abschnitt xxI, der letzte, behandelt endlich die Inschriften der Könige von Uruk.

Ein Anhang verzeichnet weiter alle bisher bekanntgewordenen Daten aus dieser Zeit der babylonischen Geschichte und ein von St. Langdon zusammengestelltes Verzeichnis der Eigennamen und wichtigsten Kultgegenstände beschließt sodann das schöne Werk, das des wärmsten Dankes der Fachgenossen sicher sein darf.

FRIEDRICH HROZNÝ.

Dr. Moses Schorr, Altbabylonische Rechtsurkunden aus der Zeit der I. babylonischen Dynastie (Umschrift, Übersetzung und Kommentar). (Sitzungsber. d. phil. hist. Kl. der Kais. Akad. d. Wissensch. in Wien, 155. Bd., 2. Abh.) 1907.

Seit der Auffindung und Publikation des Kodex Hammurabi hat die vergleichende Rechtsforschung das altbabylonische Recht in weiterem Umfange als vorher in den Kreis ihrer Untersuchungen einbezogen. Was die Kunstgeschichte schon längst getan hat, dem kann sich nunmehr auch die Jurisprudenz, nachdem die Philologie ihr den Weg gewiesen hat, auf die Dauer nicht entziehen. Der Einfluß Vorderasiens auf die abendländische Zivilisation des Altertums ist eine Frage, deren Beantwortung die vergleichende Kulturgeschichte auf allen Punkten wird in Angriff nehmen müssen.

Die großen direkten oder indirekten Zusammenhänge, in denen das altbabylonische Recht teils zu vorderasiatischen, semitischen Rechten, teils — durch diese — zu abendländischen Rechtsinstitutionen steht (Exodus, Talmud, syrisch-römisches Rechtsbuch, griechisches Recht, xu Tafeln), hat D. H. Müller herausgearbeitet in seinem Kommentar zum Kodex Hammurabi und in zahlreichen Artikeln, welche die letzten Jahrgänge dieser Zeitschrift brachten; (besonders Bd. xix, 139—195 über das syrisch-römische Rechtsbuch). Dazu kam in seinen rechtsvergleichenden Studien Semitica i. ii. der Nachweis einer Rechtsübernahme (Mosaisches-Armenisches Recht), welche für die vergleichende Rechtsbetrachtung insofern großen methodologischen Wert hat, als sie zu älteren, nur auf Umwegen zu erschließenden ähnlichen Vorgängen eine handgreifliche Parallele bildet.

Wenn nun das Gesetzbuch König Hammurabis besonders bei richtiger Erkenntnis seiner Komposition, wie sie D. H. MÜLLER vertritt, an und für sich genügt, um die babylonischen, weiterhin semitischen Rechtsinstitutionen aus ihrer isolierten Stellung herauszureißen und mitten in die Kulturfermente der antiken Mittelmeerländer zu werfen, tuen die Kontrakte noch ein übriges nach der praktischen Seite hin. Auch das praktische Rechtsleben der Babylonier scheint auf abendländische Rechtsgepflogenheiten und Zeremonien abgefärbt zu haben, wie gerade Schorr an einer sehr interessanten Stelle seines Buches nachweist (p. 106); und darüber wird wohl aus den Kontrakten noch weitere Belehrung zu schöpfen sein. Nun besitzen wir aus vor- und nachhammurabischer Zeit reiches urkundliches Material. welches das Gesetzbuch zum Teil illustriert, zum Teil sogar ergänzt. Wiederum ist es Schorr, der in einer später noch zu erwähnenden Schrift1 auf nicht weniger als fünf Rechtsinstitute hinweist, die vom Kodex Hammurabi, wenigstens in der uns erhaltenen Form, nicht normiert, aus den Urkunden nachzuweisen sind:2 Sozietät. Rückkauf, Tausch, Vollmacht, Schuldassignation. Dazu mag als Pendant angeführt werden, daß die von Müller mit viel Scharfsinn unternommene Rekonstruktion der §§ 98 ff. von den Urkunden bestätigt wird.3

Wenn auch schematisch und formelhaft abgefaßt, sind diese Urkunden keineswegs leicht zu interpretieren, in ihrem juristischen Sinn und Inhalt ohne weiteres schnell zu erfassen. Die Terminologie festzustellen, die Bedeutung öfters begegnender, noch unerklärter Formeln und Ausdrücke, die gerade für das Wesen der beurkundeten Rechtsgeschäfte bezeichnend sind, eindeutig zu bestimmen, wird erst die Vollständigkeit des Materials ermöglichen, oder dessen tunlichst große Mannigfaltigkeit, die Vergleiche gestattet. Das nächste Desi-

Kodeks Hammurabiego a ówczesna praktyka prawna.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Lücke nach § 65 wird bis zu einem gewissen Grade verantwortlich sein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schorr, im Extrait du Bulletin de l'Académie des Sciences de Cracovie. Juin, Juillet 1907, p. 88.

deratum ist daher die Publikation aller erhaltenen Kontrakte und zwar in Transkription und mit Übersetzung.

85 Rechtsurkunden aus der Zeit der 1. babylonischen Dynastie legt uns M. Schorr in einer trefflichen Arbeit vor, die über dieses Desideratum hinausgehend und weiter ausgreifend, es nicht unterläßt, auch größere Zusammenhänge zu beachten. Die allgemeinen Ergebnisse sind zum Teil im Vorwort niedergelegt; zum Teil wurden sie aber vom Verfasser mit Heranziehung anderer Materialien zu einer selbständigen Arbeit erweitert, über welche ein kurzer Vorbericht schon vorliegt.1 Sie betreffen im allgemeinen das Verhältnis der Theorie zur Praxis im altbabylonischen Rechtsleben, worüber schon B. Meissner<sup>2</sup> und D. H. Müller<sup>3</sup> geschrieben haben, und im besonderen die Frage nach der Existenz einer Appellation, beziehungsweise Wiederaufnahme einer Klage in derselben Sache.4 Aber schon aus dem Vorwort der hier zu besprechenden Schrift erhellt in der klaren Darstellung des Verfassers eine Tatsache von fundamentaler Bedeutung: daß nämlich mit Anbruch der neubabylonischen Periode eine durchgreifende Neuordnung der Rechtsverhältnisse eintritt; wobei nicht bloß der Rechtsgeist dieser Zeit ein völlig anderer, sondern auch die Rechtssprache, der bureaukratische Kanzleistil ein ganz neuer wird. Dieser Abschnitt bezeichnet gewissermaßen eine Emanzipation des babylonischen Rechtes vom Sumerismus; denn das altbabylonische Recht ist zumindestens in seiner sprachlichen, genauer: graphischen und syntaktischen Einkleidung vom Sumerischen abhängig, während die Rechtsinstitutionen ihrem Wesen nach sehr wohl semitisch sein können, wenn auch ihren Formen Spuren sumerischen Einflusses anhaften

Die vorliegenden Urkunden bewegen sich auf den verschiedensten Rechtsgebieten, als da sind: Kauf, Tausch, Darlehens-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Extrait du Bulletin de l'Académie des Sciences de Cracovie, Juin, Juillet 1907, p. 87 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mitt. d. Vorderas. Gesellsch. 1905, 4 (p. 25-71).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Semitica 1, p. 19 ff.

<sup>4</sup> Althabylon, Rechtsurk., p. 25 f., 66, 163.

geschäfte; Schenkung, Miete, Adoption, Freilassung von Sklaven, Erbteilung; und endlich: Gerichtsprotokolle. Als nachahmenswert will ich, was die äußere Form der Edition betrifft, gleich hervorheben: die Umschrift des Textes und seine deutsche Wiedergabe in parallelen Kolumnen; und, was die Übersicht besonders erleichtert: ihre Zerlegung in einzelne, auch äußerlich kenntlich gemachte Sinnesabschnitte.¹ In der Hand des Verfassers hat dieser rein praktische Kunstgriff eine methodologische Erkenntnis gefördert, und zwar die: daß die Urkunden je nach ihrem Inhalt ein stilistisch wie syntaktisch feststehendes Schema aufweisen; so sehr, daß in zweifelhaften Fällen aus dem Schema auf den Inhalt geschlossen werden kann. Ähnlich verhält es sich ja bei Inschriften: Bau-, Weih- oder Grabinschriften sind je nach einem bestimmten Muster stilisiert.² So gelang es dem Verfasser, eine ganze Reihe von Verträgen nach diesem Kriterium richtig zu bestimmen und zu erklären.³

Ein weiteres Verdienst des Verfassers ist es, wenn wir nun in der präzisen philologischen und juristischen Erklärung der Termini um ein gutes Stück weitergekommen sind. Neben manchem anderen muß hervorgehoben werden die Deutung des in den Vertragsklauseln stets wiederkehrenden târu = anfechten und ragâmu = klagen. Gut begründet und auch kulturhistorisch wichtig ist die Gleichung šašarum = Kataster; GIŠ-BAR mešeku = geaichtes Maß; ana kabî = durch Vollmacht; mānahtu = Kosten, vom Verfasser schon Bd. 18, p. 220 dieser Zeitschrift postuliert. Schorr erschließt endlich für  $\hat{E}$ -NI-DUB die semitische Lesung naspakum = Speicher. Auch für Grammatik und Syntax des Altbabylonischen fällt manches ab; ich weise auf das hervorhebende und restringierende ma hin (p. 60 f.) und auf die Differenzierung des Akkusativ- und Dativobjekts im Pronomen suffixum (p. 138 f.). Von den oben erwähnten Gleichungen kommt šašarum = Kataster und  $kab\hat{u} = bevoll$ mächtigen auf die Rechnung D. H. Müllers, der, wie der Verfasser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach dem Muster von D. H. MÜLLER, Semitica I, p. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. D. H. MÜLLER, Ezechielstudien 49.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vorwort p. 2 und im einzelnen: p. 166, 178 u. ö.

im Vorwort und im Verlaufe seiner Abhandlung des öftern betont, die Interpretation dieser Verträge in philologischer wie juridischer Hinsicht bedeutend gefördert hat. Daß Schorr die Resultate der Müllerschen Hammurabiarbeit sich angeeignet und ebenso nützlich als scharfsinnig auf die Erklärung der Rechtsurkunden angewendet hat, versteht sich von selbst. Wie unverständlich ein altbabylonischer Kontrakt bleibt bei Mißachtung der subordinierenden, besonders konditionalen Bedeutung des ma, hat Verfasser p. 12 f. seiner Arbeit so deutlich gezeigt, als man nur wünschen kann.

Einige Kleinigkeiten anzuführen sei mir im folgenden gestattet. Zunächst zur Phrase: dînam šûhuzu. Sie kommt in Prozeßurkunden und Protokollen vor, nicht in allen, bei Schore in acht Fällen unter achtzehn, und zwar in diesem Zusammenhange:

- a) Nr. 10 (p. 37): Reklamation (פֿקד) Betretung des Rechtsweges<sup>2</sup> daiânū dînam ušâhizûšunûtima Strafe.
- b) Nr. 15 (p. 48 f.): Klage (cm)  $dai\hat{a}n\bar{u}$  etc. Zulassung der Angeklagten zum Eid Ausgleich.
- c) Nr. 16 (p. 52): "Prozeß" (٢٦)" daiânū etc. Eidliche Aussage des Angeklagten Ausgleich.
- d) Nr. 21 (p. 64): Klage (r: ) Betretung des Rechtsweges dinam etc. Reinigungseid des Angeklagten Zurückweisung der Klage.
  - e) Nr. 25 (p. 73): Klage (רנם) daiânū etc. Strafe.
- f) Nr. 26 (p. 75): Reklamation (פקר)  $dai\hat{a}n\bar{u}$  etc. Urteils-ausfertigung.
- g) Nr. 28 (p. 78): Klage (רנם) daiânū etc. Musterung im Kataster. — Urteil — Strafe.
  - h) Nr. 72 (p. 167). Siehe weiter unten.

Schon aus dieser Zusammenstellung erhellt, daß dajánū dinam ušáhizűšunútima nicht bedeuten kann: "nachdem die Richter ihnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die einzelnen Prozeßmomente bezeichne ich mit Schlagworten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Damit markiere ich die Phrase: ana dajânuni îlikū u. ä. Vgl. Schorr, р. 66f.

<sup>3</sup> idînāma, nachdem sie prozessiert. Vgl. Schorr, p. 53; 67, wo es als Synonymon von ragâmu, pakāru etc. erwiesen wird.

(sc. den Parteien) das Urteil zur Kenntnis gebracht haben<sup>6,1</sup> es würde dann die Urteilsverkündigung der Untersuchung vorangehen, sei es daß diese durch eidliche Einvernehmung des Angeklagten erfolgt wie in b) c) d) oder durch Musterung im Kataster wie in g); davon abgesehen, daß in b) und c) ein Ausgleich stattfindet, die Richter also zu dem Urteilsspruche in diesem Prozesse gar nicht kommen, den man sie vor dem Ausgleich ganz unnötigerweise fällen läßt. Es wird also nichts übrig bleiben, als dînum auch an diesen Stellen mit Prozeß zu übersetzen, welche Bedeutung ja das Wort noch Nr. 9, Z. 7 tatsächlich hat.2 Will man dem sûhuzu die Bedeutung "verkünden" belassen, so dürfte der Sinn der Redensart sein: nachdem die Richter ihnen (den Parteien) die Prozeß-(eröffnung), die Zulassung zum Prozeß verkündet', oder besser: nachdem die Richter sie ihren Prozeß beginnen oder führen geheißen, ihren Prozeß eingeleitet haben', o. ä.4 Dasselbe wird die Phrase auch an der von Schorr p. 93 angeführten Stelle aus Hammurabis Briefen an Siniddinam bedeuten,5 wo der König diesem befiehlt: dînam kîma şimdatim šûhizšunûti ,laß sie den Prozeß nach dem Gesetz einleiten oder führen.6 Dann wird aber auch in den oben skizzierten Urkunden a) e) f) ebenso übersetzt werden müssen, obwohl diese, weil ganz kurz gehalten, kein Kriterium an die Hand geben wie b) c) d) g), die uns die Sinnlosigkeit der bisherigen Auf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Meissner, Beitrüge zum altbabylon. Privatrecht, p. 125 erklärt: "Entscheidung wissen lassen".

ina dînim ilišunûtima übersetzt Schorn: "nachdem sie sie im Prozesse besiegt hatte", р. 36; vgl. auch р. 53 und 67: dânu = prozessieren, rechten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schorr, p. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> [Vielleicht könnte man als Analogie dazu die Voruntersuchung unserer Strafrichter anführen, wonach erst der Beschluß der Ratskammer erfolgt, ob die Anklage zu erheben ist. D. H. MÜLLER.]

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> King, III. 38. Die Situation ist da folgende: Hammurabi sendet den Appellanten an Siniddinam. Dieser soll seine Klage untersuchen, auch die Gegenpartei kommen lassen und: dînam kîma etc.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ich würde, zwar nicht der Konstruktion, aber dem Sinne nach, die gleichfalls vom Richter der Partei gegenüber gebrauchte Redensart vergleichen: ana nis... nadânu, zum Schwur bestimmen.

fassung erwiesen haben. Daß aber in h) [Nr. 72, p. 167] den Worten: daiânū dînam ušâḥizūšunūtima ein Zeugenverhör vorangeht, beweist nichts gegen meine Argumentation; denn mit Zeile 25 beginnt da ein neuer Prozeß, wie schon Schorr p. 168 f. andeutet.

Der Bedeutung des Schemas für die richtige Auffassung der altbabylonischen Verträge geschah schon oben Erwähnung. Ich möchte noch, an die Ausführungen Schorrs zu diesem Punkte anknüpfend, bemerken, daß die formale Angleichung heterogener Kontrakte den alten Babyloniern nicht unbekannt war.

Ich meine damit Urkunden, wie Schorrs Nr. 32, 54, 57, 61, 62, 67, die von Schorr in Hinblick auf das Schema im allgemeinen als Darlehen, im besonderen, mit Ausnahme von Nr. 32 (Gelddarlehen), 57 (Sesamdarlehen) als Hofdarlehen bezeichnet werden, obwohl diese nach Schorrs eigener und zwar sehr richtiger Interpretation Kommissionsgeschäfte betreffen (Nr. 54, 61, 62, 67), hingegen eine Werklieferung vorliegt in Nr. 57, und Nr. 32 als eine Art Arbeitsvertrag anzusprechen ist. Es liegen also verschiedenartige Verträge vor, die in das stereotype Schema der Darlehensquittung eingekleidet worden sind,1 um gewisse Vorgänge auf einfachere zurückzuführen. So haben (Nr. 57) drei Brüder A, B und C ein bestimmtes Quantum Sesam "geborgt" (ilteķû). In der Tat haben sie es empfangen, um Öl daraus zu pressen. Nach einem Monate sollen sie das Öl abliefern. An Stelle der Zeitangabe für die Schuldbegleichung steht hier der Lieferungstermin der verarbeiteten Ware.2 - In Nr. 32 haben drei mit Namen genannte Männer X, Y und Z je zwei Sekel Silber von N. N. für die Ernte "geborgt" (iltekû). "Am Tage der Ernte' fährt der Kontrakt fort "werden sie als Schnitter<sup>3</sup>

<sup>1</sup> Beachte neben dem Schema auch 8375 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß es sich nicht um ein Darlehen handelt, das auch in anderer Form zurückerstattet, beglichen werden kann, erhellt aus Z. 10: ,nachdem sie den Sesam ausgepreßt haben werden<sup>4</sup>. So ist auch: *libba šalušti šamnim* Z. 2 zu erklären. Vgl. Schorn, p. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So fassen auch D. H. MÜLLER (briefliche Mitteilung) und Pick in der OLZ. vom 15. II. 1908 diese Stelle auf. Schorn: die Schnitter. Die Klausel dürfte der bei Meissner, Nr. 22 ähnlich sein; nur fehlt dort die Entsprechung für ,als Schnitter'.

kommen. Wenn sie nicht kommen, [trifft sie] das Gesetz des Königs. Ein gewöhnlicher Arbeitermietvertrag liegt da nicht vor, wie man auf den ersten Blick vermuten möchte; denn solche haben ihr eigenes, von diesem ganz verschiedenes Schema; 1 trotzdem müssen die als "Entlehner' genannten drei Männer mit den verpflichteten Schnittern identisch sein. Nun heißt es aber von ihnen nicht: "Am Tage der Ernte werden sie eintreten', noch auch ,am . . . des . . . Monats sind sie eingetreten'; und dieses (erêbu) wäre beim Mietvertrag der terminus technicus des Dienstantrittes, nicht das hier gebrauchte "kommen' (alâku). Der Fall wird wohl so liegen, daß X, Y und Z das Geld von N. N. empfangen haben, um es bei der Ernte<sup>2</sup> abzuarbeiten. alâku bedeutet technisch die Verpflichtung des Schuldners am Fälligkeitstermine vor dem Gläubiger zu erscheinen. - Die teilweise Ähnlichkeit des Schemas in Kauf-, Darlehens-, Mietverträgen, besonders freier und unfreier Arbeiter, hat schon Schork p. 95 betont. Daß die oben erwähnten Kommissionsgeschäfte (Nr. 54. 61. 62. 67) in die Form von Darlehensquittungen gebracht wurden, versteht sich um so leichter, als ja für die kreditweise vom Hof zum Vertrieb übernommene Ware Zinsen zu bezahlen waren.3 Auffallend ist nur an diesen "Darlehens'geschäften, daß der Rückzahlungstermin dem Ermessen des Hofes überlassen war;4 ,[Sobald] der Spediteur', oder ,am Tage, an welchem der Herold des Hofes wegen des Geldes Aufruf erlassen wird', o. ä. ersetzt die Zeitangabe für die Schuldbegleichung.

Im Aussageprotokoll Nr. 73 wird, worauf mich mein Kollege Dr. P. Koschaker aufmerksam macht, šiķil kaspim kankam wohl eher als "gemünztes Geld, aes signatum" zu fassen sein. (Meissner, Beitrüge zum altbabylonischen Privatrecht, Nr. 50, Z. 18 [p. 50], p. 102 N. 1 und 133.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Schore, p. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Tag der Ernte, für den die Schnitter benötigt werden, ersetzt den Rückzahlungstermin bei den eigentlichen Darlehensquittungen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nr. 54, Z. 10, Schorr, p. 130 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Am Tage, an welchem der Hof das Geld zurückverlangen wird', Nr. 62, 12 ff.

Zum Schluß meiner Besprechung kann ich nur dem Wunsche Ausdruck verleihen, daß Schorr, welcher mit dieser ausgezeichneten Arbeit in die erste Reihe der berufenen Interpreten altbabylonischer Urkunden sich gestellt hat, in seiner kulturhistorisch wie philologisch gleich interessanten Arbeit mit demselben Erfolge fortfahre; und wenn er uns zu den vorliegenden 85 Urkunden acht Indices¹ gibt, so möge er dann auch ein Übriges tun und ein Verzeichnis der Personennamen hinzufügen; wie wichtig es für das Verständnis der Verträge werden kann, wenn man eine Statistik der Parteien: Kläger und Angeklagten, sowie der Zeugen bei der Hand hat, das hat uns Schorr selbst gezeigt bei Besprechung seiner Nr. 70, die er scharfsinnigerweise mit Nr. 21 zusammenbringt, worauf er in beiden zwei Phasen desselben Prozesses erkennt und den Sachverhalt zu rekonstruieren in die Lage kommt.

Wenn ich überhaupt an dieser Edition etwas auszustellen hätte, so wäre es das Verzeichnis 'phonetisch geschriebener Wörter', welches m. E. besser als Glossar anzulegen wäre; dann hätte z. B. auch das ideographisch geschriebene ummânu mit einem Hinweis auf UM-MI-A dort Platz finden können. Welche Wörter wichtig, welche minder wichtig sind, wird immer nur nach subjektivem Ermessen bestimmt werden können; und was heute nebensächlich erscheint, ob Einzelwort, ob Phrase, dem wird vielleicht morgen durch alle Urkunden nachgegangen werden; darum bin ich für Konkordanzen. Warum soll z. B. das für mehrere Urkundengruppen charakteristische iltekû, iltekû nicht auch unter nach 2 stehen neben ilki, ilkû etc., sondern bloß unter den 'häufigsten Ideogrammen' (p. 190, Kol. b Mitte) ohne Angabe seines Vorkommens?

N. RHODOKANAKIS.

M. J. DE GOEJE: Selections from Arabic Geographical Literature, edited with notes (Semitic Study Series edited by RICHARD J. H. GOTTHEIL

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einschließlich eines Literaturverzeichnisses.

M. J. de Goeje. Selections from Arabic Geogr. Lit. 117 and Morris Jastrow jr. Nr. viii). Leiden. Late E. J. Brill. 1907. x + 114 S. in 8°.

Dieses Bändchen der rasch beliebt gewordenen Sem. St. Ser. enthält Lesestücke aus den berühmtesten geographischen Werken der arabischen Literatur in glücklicher Weise zusammengestellt von dem Altmeister de Goeje, der bei der Auswahl den Gesichtspunkt festhielt, zu zeigen, wie die wichtigsten Punkte der islamischen Welt sich in der Beschreibung arabischer Autoren darstellen. Den Anfang macht die Beschreibung des Persischen Golfs aus den Masâlik almamâlik von al-Iştahrî, dann folgt die Schilderung von Şan'â' nach dem Kitâb al-'a'lâq an-nafîsah des Ibn Rusteh. Aus dem Kitâb almasâlik wa-l-mamâlik des Ibn Hordâdbeh ist die Beschreibung des Bosporus abgedruckt, aus der Jazîrah von al-Hamdânî der Anfang des Kapitels Sifah ma'mûr al-'ard (D. H. Müller 27, 3-29, 6) und die Aufzählung der Inseln (Müller on, 16-ov, 8), aus dem Kitâb al-buldan von Ibn al-Faqîh al-Hamadanî die Beschreibung der arabischen Halbinsel, aus der Reisebeschreibung des Ibn Jubair die Darstellung von Ḥarran, Mambij, Buza'ah, Ḥalab und Ḥamat, aus dem Mu'jam des Yâqût die Artikel Bâbil und Dumbâwend, aus al-Muqaddasî (oder al-Maqdisî) die Schilderung des iranischen Wüstenplateaus, aus den 'Ajâ'ib al-Hind das Kapitel über Zanzibar. Daß diese Texte in mustergültiger Weise revidiert sind, ist selbstverständlich. Die Lektüre des Büchleins zu Studienzwecken ist also sehr zu empfehlen; die angehängten Noten werden dabei einigermaßen behilflich sein, obwohl man hier mitunter etwas mehr wünschen möchte. Die deutsche Übersetzung der englisch abgefaßten Bemerkungen leidet nicht selten an einer gelinden Unbeholfenheit des Ausdrucks, was nicht etwa aus Pedanterie, sondern eben nur in Hinblick auf die Bestimmung für Studierende bemerkt sei.

### Kleine Mitteilungen.

Altpers. šakaurim ein semitisches Lehnwort? — Da das Beh. IV 65 vorliegende šakaurim jetzt durch wiederholte Kollation feststeht, so möchte ich die Frage stellen, ob es sich in dem Worte nicht um eine Ableitung der Wurzel pr handeln kann. Einem Plural \*šakōrīm steht, soviel ich weiß, nichts im Wege. Unter Annahme von Fors scharfsinniger Konjektur, die sich als richtig erwiesen hat, wäre der Sinn etwa: ,ich habe streng nach den Gesetzen einer unparteiischen Gerechtigkeit gerichtet: und auch weder einem Verleumder noch auch einem . . . Gewalt angetan'. Dazu vgl. den ausdrücklichen Zusatz in der ns. Version am Schluß von § 51: appanlakkimme akkari uggi inne hutta, der zwar in uggi ein unbekanntes Wort enthält, im ganzen aber hervorheben zu sollen scheint, daß der König keinem Unschuldigen oder Ungehörten Gewalt angetan hat.

Die Entscheidung wird zum Teil bei den Semitisten, zum Teil vielleicht wohl auch in der definitiven Lesung des auf šakaurim folgenden Wortes liegen.

Zum Schluß mag daran erinnert werden, daß dieser ganze Paragraph, der zahlreichen abstrakt-politischen Begriffe wegen, äußerst schwierig ist, was auch darin zutage tritt, daß die ns. Version in arikka sicher, in ištukra wahrscheinlich, ein Lehnwort zu gebrauchen genötigt war.

Louvain.

Ein Sanskrit-Rätsel. — Zu den interessantesten Kapiteln des von Kāśīnāth Pāṇḍuraṅg Parab herausgegebenen Subhâshita-ratna-bhâṇdâgâram¹ gehören diejenigen, welche Rätselstrophen enthalten, sei es, daß das Rätselhafte in der Form oder im Inhalte derselben begründet ist. Wo der gelehrte indische Herausgeber die Lüsung kannte, hat er sie gegeben. An anderen Stellen deutet ein Fragezeichen an, daß das Rätsel ihm 'rätselhaft' geblieben ist. Ein solches ungelöstes कृष्ट findet sich auf S. 294, Nr. 32 und lautet:

# कुमारसंभवं दृष्टा रघुवंशे मनो ८ द्रधत्। राचसानां कुलश्रेष्ठो रामो राजीवलोचनः॥

Mit anderen Lesarten und der beigefügten Lösung fand ich dieses at in der Tanträkhyäyika-Hs. R.<sup>2</sup> Auf den leeren "Schmutzblättern" dieser Hs. haben verschiedene Hände allerlei kleine Texte — Grammatisches, Stotras u. a. — eingetragen, und unter diesen Einträgen befindet sich auch unser at in folgender Form:

## कुमारसम्भवं श्रुत्वा । रघुवंशे मनो दधत्। तसीव दशकाखस्य । वधाय स्वर्गतो हरिः॥

Man übersetzt natürlich: "Hari ging, nachdem er das Kumārasambhava gehört, seinen Sinn auf das Raghuvaṃśa richtend, in den Himmel, um denselben (eben diesen) Daśakaṇṭha (Rāvaṇa) zu töten.

Der Wortlaut ist klar; aber der Inhalt spricht aller Vernunft, aller Geschichte und aller Mythologie Hohn. Hari hat Kälidäsas Kumārasambhava gehört und verlangt, auch das Raghuvamśa zu hören; statt dessen geht er aber in den Himmel, findet dort den nach Lankā gehörigen Rāvana und tötet ihn, und das alles, nachdem Kālidāsa die Tötung des Rāvana durch Rāma bereits besungen hat!

Der Kommentar, den der alte kaschmirische Paṇḍit glücklicherweise beigeschrieben hat, befreit uns von unseren Beklemmnissen. Er erklärt: हरि: स्वर्गत: स्वर्गात कुं पृथ्वी आर आयथी कसी वधाय कसीव

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich besitze die Ausgabe von 1891 und zitiere nach dieser.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ZDMG. LIX, 1 ff.

तसीव दशकाखसीवेत्वर्थः किं क्रला सम्भवं जन्म । जिन्म । श्रुला कस्य दशकाखसा । हरिः की दृशः मन× कर्मभूतं दधत् किस्मिन् रघुवंशे । रघुकुले ॥ कुःमारा। ८ जगाम । कृतः खर्गतः खर्गात् दशकाखमारणाय हरिः पृथिवामव-तीर्णं दत्वर्थः ॥

Es ist also zu übersetzen:

Als Hari von der Geburt des Daśakantha gehört hatte, stieg er, um denselben zu töten, vom Himmel auf die Erde herab, indem er seinen Sinn auf die Familie [auf eine Geburt in der Familie] des Raghu richtete.'

Die oben aus Parab abgedruckte Fassung ist anscheinend zu übersetzen: "Der lotusäugige Rāma, der Trefflichste aus dem Geschlechte der Rākṣasas, richtete seinen Sinn auf das Raghuvaṃśa, nachdem er das Kumārasaṃbhava gesehen hatte'; der wahre Sinn aber ist: "Nachdem der lotusäugige Rāma, der Trefflichste (seines) Geschlechtes, die Geburt der Rākṣasas gesehen hatte, stieg er, seinen Sinn auf die Familie des Raghu richtend, auf die Erde herab.'

Daß die kaschmirische Rezension vor der von Parab veröffentlichten an sich den Vorzug verdient, ist sicher. Sie enthält zwei "puzzles" mehr, तखेब in c und स्वर्गतो in d. Daß sie ursprünglicher ist, ist ebenso sicher; denn von Rāma kann man nicht sagen, daß er "seinen Sinn auf die Familie des Raghu richtete". Als er dies tat, war er eben noch nicht Rāma, sondern Hari. Die von Parab veröffentlichte Fassung erscheint also als eine verwässerte Umdichtung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das vom Herausgeber eingeklammerte Wort steht in der Hs. zu Anfang einer neuen Zeile.

JOHANNES HERTEL.

## Teachings of Vedanta according to Ramanuja.

By

#### V. A. Sukhtankar.

#### Preface.

SIR MONIER WILLIAMS in his ,Hinduism' (p. 140) writes: —, Rāmānuja was born at Śrī Parambattura (about 26 miles west of Madras), and is known to have studied at Conjeveram and to have resided at Śrī Rangam, near Trichinopoly. He probably flourished about the middle or latter part of the 12th century.'

Paṇḍita Rāma Miśra Śāstrin¹ of the Benares Sanskrit College, the learned editor of Rāmānuja's works, says in the Introduction to his edition of Vedārthasaṃgraha that Rāmānuja was a Drāviḍa Brāhmaṇa of the family Hārīta; his father's name was Keśava and his mother's, Kāntimatī. The Guru of Rāmānuja was his maternal uncle, Śailapūrṇa, who is said to have been a great scholar of Rāmāyaṇa. But for his philosophical knowledge and for his way of interpreting the teachings of the Upaniṣads, Rāmānuja is indebted to the Guru of his Guru (paramaguru, Ved. Saṃg. p. 144), Yāmunācārya. Rāmānuja begins his Vedārthasaṃgraha as well as his commentary on the Bhagavad-Gītā by paying his tribute of respect to Yāmuna. A work of the latter, Siddhitraya,² has been edited

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Paṇḍita has also published a separate book, called  $\bar{A}c\bar{a}ryaparicary\bar{a}$  giving all the traditional information concerning Rāmānuja and his sect.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. e. ,Three Demonstrations'. The work is divided into three chapters, the first dealing with the nature of the souls (ātma-siddhi), the second with the problem of God's existence (īśvara-siddhi) and the third with the nature of consciousness (samvit-siddhi).

by Rāma Miśra Śāstrin in the *Chowkhambā Sanskrit Series* (no. 36, Benares 1900), which shows that Yāmuna was a man of great originality and of real philosophical insight. Not only do we meet in Rāmānuja's works with a few quotations from Siddhitraya, but we see that Rāmānuja generally follows the same lines of argument as we find in Yāmuna's work.

According to Rāma Miśra Śāstrin (loc. cit.) Rāmānuja wrote the following works: — 1) Vedārthasaṃgraha, 2) Śrībhāṣya, 3) Gītābhāṣya, 4) Vedāntasāra, 5) Vedāntadīpa, 6) Nityārādhanavidhi, 7) (a) Śrīgadyam, (b) Śaraṇāgatigadyam and (c) Bṛhadgadyam, which three together make the prose work generally known by the name of Gadyatrayam.

The last two of these I have not been able to see; but to judge from their titles they are very probably works of more popular nature and have not much to do with Rāmānuja's philosophical teachings. Of the rest the first three are undoubtedly by Rāmānuja. The phraseology, modes of expression as well as complete agreement in views, leave no room for doubt. These works were written in the order given above; in Śrībhāṣya Rāmānuja refers to Vedārthasamgraha by name (p. 1x 263 & p. x 267) and in Gītābhāṣya we see several traces which show that it was written after Śrībhāṣya. The following Dissertation is based on these three works.

Vedārthasamgraha is a short and independent work, of polemical nature, in which Rāmānuja tries to establish his way of interpreting the main teachings of the Upaniṣads against those of other schools of Vedānta, especially against that of the ,illusionists' (Mā-yāvādins). This work, along with the commentary on it by Sudarsana Sūri, is edited in the Paṇḍit (vol. XV—XVI). Śrībhāṣya, the principal work of Rāmānuja, is a commentary on the Śārīraka Sūtras of Bādarāyaṇa. This voluminous work (along with the commentary, Śruti prakāśikā, also by Sudarsana Sūri) was being pu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The commentary on Gītā xiii. 2 contains a long quotation from Śrībhāṣya (p. x 302 f.). Cf. also Gītābhāṣya viii. 23—27 with Śrībhāṣya Sū. iv 2. 20.

blished for eleven years in the Pandit (vol. VII ff.).1 The following remarks of Dr. Thibaut concerning Śrībhāṣya do not contain the least amount of exaggeration: - The intrinsic value of the Śrībhāṣya is — as every student acquainted with it will be ready to acknowledge - a very high one; it strikes one throughout as a very solid performance due to a writer of extensive learning and great power of argumentation, and in its polemic parts, directed chiefly against the school of Samkara, it not unfrequently deserves to be called brilliant even. And in addition to all this it shows evident traces of being not the mere out-come of Rāmānuja's individual views, but of resting on an old and weighty tradition.' (Introduction to his translation of the Vedanta Sutras. S. B. E. vol. XXXIV, p. xvii.) The Śrībhāṣya has been translated by Dr. Тні-BAUT 2 in the S. B. E. vol. XLVIII. Gītābhāṣya is a running and lucid commentary on the Bhagavad-Gitā. (Published in Bombay at the "Laksmīvenkatesvara" Press. Saka 1815. 1893 A.D.)

Of the remaining two works,  $Ved\bar{a}ntas\bar{a}ra$  and  $Ved\bar{a}ntad\bar{\imath}pa$ , which are attributed to Rāmānuja in the above list, I have not been able to see the former. Rev. J. J. Johnson in his edition of  $Ved\bar{a}ntatattvas\bar{a}ra$  (p. v) says that he was enabled to look over a copy of that work and that it was a very brief gloss on the Brahma  $S\bar{u}tras$ . But according to Thibaut (loc. cit. p. xvi) it is a ,systematic exposition of the doctrine supposed to be propounded in the Sūtras'. Rev. Johnson does not believe that the work is by Rāmānuja himself. Vedāntadīpa is published in the Benares Sanskrit Series (nros. 69—71). The language of this book is so different from that of the three works which undoubtedly are Rāmānuja's, that I

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From the fourteenth volume of the *Paṇḍit* the works edited in it, can be bound and paged separately. Hence in the following Dissertation I have referred just to the pages of Vedārthasaṃgraha and of the latter portion of Śrībhāṣya. But in referring to the first portion of Śrībhāṣya I have added the number of the volume in Roman figures. In the references where no mention of the work is made, Śrībhāṣya is to be understood.

 $<sup>^2</sup>$  I found the translation of great help in my study of Rāmānuja and I take this opportunity to express my sincere thanks to the learned translator.

cannot believe that the work belongs to the same author. But it is a very clear and trustworthy abridgment of the Śrībhāṣya, made, as a rule, in the very words of the latter work.

Another work which is not included in the above list, but which is usually attributed to Rāmānuja is Vedāntatattvasāra. It is published with English translation and notes by Rev. J. J. Johnson in the Paṇḍit. (Reprint, 2nd edition, Benares 1899.) Rev. Johnson, for reasons which he has stated in the preface, came to the conclusion that the work was not by Rāmānuja himself, but by some follower of his. And now we learn from Rāma Miśra Śāstrin (loc. cit.) that the author of this work is Sudarśana Sāri, the learned commentator of Rāmānuja's works. The work has been rightly described by Rev. Johnson as ,consisting of a series of refutations of the leading Śāmkara doctrines and vindications of those of Rāmānuja'. It is full of quotations from Rāmānuja's works and gives a true idea of the important teachings of Rāmānuja.

In the beginning of Vedarthasamgraha Rāmānuja alludes to Yāmuna as having dispelled the delusion, which was caused by the false interpreters of Vedanta doctrines. And in the opening verses of the Śrībhāṣya he says that he wants to teach the saving truths of the Upanisads, which Pārāśarya (i. e. Vyāsa, who according to the tradition is identical with  $B\bar{a}dar\bar{a}ya\bar{n}a$ , the author of the  $S\bar{u}tras^{1}$ ) had put together and which the ,teachers of old' had safely handed down, but which have become, owing to conflicting interpretations, hard to grasp. The turning-point of the various interpretations of the Vedanta teachings lies in the construction to be put upon the relation of oneness, which the Upanisads teach to exist, between Brahman on the one hand and the world of matter and souls on the other. In his works Rāmānuja argues against three classes of ,deluded followers of Vedanta' (Veda'valambi-kudṛṣṭi, Ved. Samg. p. 149). The most prominent among these are the Illusionists ( $M\bar{a}y\bar{a}v\bar{a}dins$ ), who cut the Gordian Knot by simply denying reality to the world.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Of course Rāmānuja too believes that the author of the Sūtras is also the author of the Mahūbhūrata. (p. 481 f.)

According to them not only the world of matter, including our bodies and sense-organs, not only our consciousness of pain and limitations, but even the consciousness of individuality is an illusion, the only reality being Brahman, which is undifferentiated, objectless, pure, consciousness'.

The other two ,false' interpreters of Vedanta have great agreement between themselves. They differ from the ,Illusionists' in admitting that Brahman possesses all good qualities and is not an ,undifferentiated mass of pure consciousness'. Further they admit that the world of matter has a real existence, though essentially it is the same as Brahman. The contact of the material bodies with Brahman acts upon the latter as ,limiting adjuncts' (Upādhis) and thus we get the individual souls. But in the interpretation of this point in their theory, the two schools differ. According to one view (which the commentator attributes to Bhāskara) the Brahman actually undergoes all the sufferings and transmigrations of the individual souls under the influence of the Upādhis. The second view (which is known as the view of ,simultaneous difference and non-difference' [bhedābheda] and which the commentator attributes to Yādavaprakāśa) fights shy of such a revolting admission and says that though the Brahman undergoes the limitations of individual souls, it also remains at the same time in its prestine exalted condition. It finds no contradiction in saying that a thing can be different and at the same time non-different from itself. On the contrary it says that all things always present themselves to us under these two aspects. They present ,non-difference as far as their (causal) substance ( $k\bar{a}$ rana) and class-characteristics ( $j\bar{a}ti$ ) are concerned; and they present difference, as far as their (effected) conditions (kārya) and individual characteristics (vyakti) are concerned. But according to this view, whereas Brahman and matter are essentially (svābhāvika) nondifferent and also essentially different; Brahman and individual souls are essentially non-different but only accidentally (aupādhika) different. (Ved. Samg. pp. 14-15; Śribhāṣya p. x 256, x 479 ff.)

Rāmānuja thinks that none of these views is in harmony with the true teachings of the Upaniṣads and that they are besides involved in many logical difficulties. Against all of them he maintains that not only the world of matter, but even the individual souls have a real existence of their own and that neither of them are essentially the same as Brahman. Hence unconsciousness belongs only to matter, and ignorance and suffering only to the individual souls, and Brahman is eternally free from all imperfections. But still Brahman and the entire world form a unity; because both matter and individual souls have existence only as the ,body' of Brahman, i. e. they can exist and be what they are and can act, only because Brahman is their Soul (ātman) and the inwardly controlling Power (antaryāmin). Apart from Brahman they are nothing.

As said above Rāmānuja claims that his teaching is in conformity with that of the ,teachers of old' (pūrvācāryas) and that other schools had introduced unjustifiable innovations. How far is he justified in making this claim? The two schools of Bhāskara and Yadava never rose to any great importance and are now practically unknown in India and therefore we can leave them out of consideration. Hence the question reduces itself to, whether the Illusionists' or Rāmānuja represents the older view of Vedānta more faithfully. Unfortunately the works of older expounders of Vedanta are not extant. Rāmānuja quotes a few passages dealing with some of the important points of the system from the writings of ancient teachers, which show that he was in the main following the tradition. I shall give here a few illustrations. 1) The passages quoted from the Vākyakāra in Śrībhasya (pp. vii 627 & 634 ff.) show that Rāmānuja is closely following him in the conception 1 of the nature of ,knowledge' that leads to final release and of its pre-requisites. 2) On p. 1x 601, of Śrībhāsya we have quotations from the Vrtti and from the Dramidabhāsya, which show that their authors believed in the continued individual existence of the released (aśarīra)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> That this conception presupposes that the ,bondage' is not merely an illusion  $(m\bar{a}y\bar{a})$ , will be shown below. (See p. 159 ff.)

souls and that according to them the powers possessed by the released souls were the same as taught by Rāmānuja. 3)-The Vākya-kāra says ,(Brahman) is to be understood as the Soul of all' (p. x 267); the Vrttikāra says ,Brahman is the Soul of all, the Ruler' (p. xii 484). 4) On p. 138 of Vedārthasamgraha the Vākyakāra and Bhāṣyakāra are quoted to show that they taught Brahman to possess qualities. (Cf. Śrībhāṣya p. ix 607 & xiii 575.) 5) Two quotations from Dramiḍabhāṣya (p. 299 & p. 400) speak of a Personal God (as Supporter of the worlds and Distributer of rewards). That something like ,lower Brahman' is not meant will be seen from the fact that in the second quotation the word ātman is used to denote God.

Indeed, I admit the number of quotations is too scanty to enable us to arrive at any positive conclusion; but still I think that the above quotations do not leave us quite in the dark as to their views on the point in question. One point I should like to lay stress on is that these writers are referred to as  $V_T ttik\bar{a}ra$ ,  $V\bar{a}kyak\bar{a}ra$ ,  $Bh\bar{a}syak\bar{a}ra$  and not by their proper names, which shows that they were recognised as authorities in the Vedānta school and were not merely individual sectarians.

The only ancient complete document on Vedānta system which we possess, is the Sūtras of Bādarāyaṇa, which besides possesses the merit of being equally authoritative to every follower of Vedānta, to whatever school of interpretation he may belong. The difficult problem of ascertaining the teachings of the Sūtras has been handled with admirable skill by Dr. Thibaut in the scholarly Introduction to his translation of the Vedānta Sūtras. (S. B. E. vol. XXXIV.) The result of his enquiry he sums up as follows: ,They (the Sūtras) do not set forth the distinction of a higher and lower knowledge of Brahman; they do not acknowledge the distinction of Brahman and Iśvara in Śamkara's sense; they do not, with Śamkara, proclaim the absolute identity of the individual and the highest Self' (p. c). ',The greater part of the work is taken up with matters which, according

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Bhāṣyakāra is sometimes referred to by his name, Dramiḍācārya.

to Śaṃkara's terminology, form part of the so-called lower know-ledge... We certainly feel ourselves confirmed in our conclusion that what Śaṃkara looked upon as comparatively unimportant formed in Bādarāyaṇa's opinion part of that knowledge higher than which there is none' (p. ci). Thibaut's conclusions are, as he himself says, only negative; but he is perfectly justified in drawing even from them the conclusion that ,the system of  $B\bar{a}dar\bar{a}yaṇa$  had greater affinities with that of the  $Bh\bar{a}gavatas$  and  $R\bar{a}m\bar{a}nuja$  than with the one of which the  $S\bar{a}mkara$   $Bh\bar{a}sya$  is the classical exponent'. Any further study on the same lines can only go to strengthen his conclusion.

The internal evidence of the Sūtras can be confirmed also by other considerations. Thus, for instance, Colonel Jacob in the Introduction to his edition of Vedāntasāra (Bombay 1894) (p. vii f.) points out the fact, that Śamkara again and again ignores the distinction which he draws between the higher (para) Brahman without attributes and the lower (apara) Brahman with attributes — a distinction which is of fundamental importance in his system; and remarks ,To me, therefore, it seems impossible to come to any other conclusion than that the viśiṣṭādvaitavādins, or some similar schools, were in possession of the field in Śamkara's time, and that his own mind was so saturated with their doctrines as to be unable to shake them off even when propounding an antagonistic system' (p. 1x).

I should like to mention here one circumstance, which also points in the same direction, and to which Rāmānuja himself has referred. The Uttara-mīmāṃsā or Vedānta has been from ancient times known by the name of Śārīraka-mīmāṃsā as well as Brahma-mīmāṃsā, which certainly shows that Śārīraka (one possessing a body) was considered to be the principal denotation of Brahman. Rāmānuja remarks: —, Every thing in this world, whether individual souls or material things, form the body of the Supreme Soul, and therefore He alone can be said to possess a body unconditionally 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unconditionally, because Brahman possesses the body without itself becoming a body of someone else. The individual souls possess bodies too, but they are themselves bodies of Brahman.

(nirupādhikah śārīra ātmā). For this very reason competent persons call the body of teachings (śāstra), having Brahman for its subjectmatter, Śārīraka. (x1 580.) That the name Śārīraka is old, can be seen, because we meet with it in a passage which Rāmānuja quotes from the Vṛttikāra. (vii 266.) Cf. also Śrutiprakāśikā xi 581: samhitam etac chārīrakam iti Vrttikāravacah. And if the commentators of Samkara are right in stating that some of their author's polemical remarks are directed against the Vrttikāra, the latter must have lived before Samkara (cf. Thibaut, loc. cit. p. xxi). But we have positive evidence that the name Sarīraka was in use long before Samkara. For we meet with it in a passage which Samkara himself quotes from ,revered' Upavarşa in his commentary on Sūtra III. 3. 53. That Upavarşa was an ancient and revered name is seen from the fact, that not only Samkara, but even Sabara Svāmin before him, apply to him (Upavarşa) the appellation , Bhagavat'. He is said to be the author of the Vrtti on the Pūrvamīmāmsā and from the passage quoted by Samkara, it seems that he also wrote a commentary on the Sārīraka (Śārīrake vaksyāmah).

It will be a very valuable means to ascertain how the Vedānta teachings were understood in the early days, if we can find references to them in early Indian works. The first to come into consideration for this purpose are the Buddhistic and Jaina scriptures. But I am not aware of any reference in the former. Both the Brahmajāla and the Sāmañña-phala Suttantas, which are specially known for the information they give of the heretical doctrines, contain no distinct reference to the Vedānta school. The Tevijja-Suttanta, no doubt refers to the Vedic schools, which are said to teach the way, leading to the union with Brahman. But it throws no light on what was understood by Brahman and what the way of being united with it, was.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prof. RHYS DAVIOS thinks that here Brahmā, in the masculine, is to be understood and says that the neuter Brahman is unknown in the Nikāyas. (Dialogues of the Buddha, p. 298.)

But in the Sūtrakṛtāṅga, the second Aṅga of the Jaina Canon, there are three passages which obviously refer to Vedanta. According to the first (r. 1. 1. 9), Vedanta teaches that as one lump of clay presents itself under many forms, so the Intelligent One (Vinnū-Vijña) appears under various forms as the Universe. According to the second passage (n. 1. 26) the teaching of the Vedanta is: -.Here all things have the Self for their cause and their object, they are produced by the Self, they are manifested by the Self, they are intimately connected with the Self, they are bound up in the Self'.1 This teaching is further explained by several illustrations. In the third passage (II. 6. 47), the Vedanta distinguishes itself from the Jaina view in so far as it (Vedānta) assumes ,an invisible, great eternal, imperishable and indestructible Soul, who excels all other beings in every respect, as the moon excels the stars'.2 One can see at once that in all these passages not a trace of the Mayadoctrine is to be found.3

The special importance of the references in the Sūtrakṛtāṅga lies in the fact, that they show us how Vedānta was understood even before our present Vedānta Sūtras were composed. The Sūtrakṛtāṅga, being an Aṅga, belongs to the older portion of the Jaina Canon (cf. p. xl of the Introduction to the S. B. E. vol. XLV), and must be older than the Vedānta Sūtras, which, according to unanimous tradition refer more than once to the Bhagavad-Gītā, and by whose time the Pāśupatas, the Pāñcarātras and all the four Buddhistic schools were definitely established.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Not only the thought, but even the mode of expression in this passage reminds of Rāmānuja.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> At this place as well as in the last passage I have quoted from Prof. Jacobi's translation of the Sūtrakṛtāṅga in S. B. E. vol. XLV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> It may however be stated that in 127 the opinion of Akriyāvādins is given thus: There rises no sun, nor does it set; there waxes no moon, nor does it wane; there are no rivers running, nor any winds blowing; the whole world is ascertained to be unreal.

The original of the last line is: vañjhe niie kasine hu loe-bandhyo niyataḥ kṛṭṣṇaḥ khalu lokaḥ. The ancient commentator is apparently right in ascribing this opinion to the Śūnyavādins and not to the Māyāvādins.

Of even more importance than this positive evidence is in this connection, I think, the negative argument. If such a peculiarly striking doctrine as that of Māyā had been at the time in existence, is it likely that it should have been altogether ignored in the earlier Buddhistic and Jaina works? In works like the Brahmajāla Suttanta, where metaphysical questions of every imaginable variety are touched, the total absence of any reference to the Māyā-theory can only be understood on the assumption that it was at the time altogether unknown.

All these circumstances make it pretty certain that some centuries before as well as after Bādarāyaṇa, the Upaniṣads were not considered to teach the Māyā-system.

But here the question naturally arises whether the Upanisads taken by themselves, i. e. apart from the interpretations put on them, however ancient or authoritative, teach the Māyā-view or favour Rāmānuja's interpretation that Brahman is related to the world as the soul to the body. This question is very important, because the Upanisads are, after all, the ultimate authority for any system of Vedanta. In the Upanisads there are no doubt a number of obscure passages, which would be unintelligible without the help of scholastic interpretations; but on the whole the texts are clear enough to enable us to form a correct idea of their general drift. And if one would directly approach the Upanisads, without allowing oneself to be influenced by the scholiasts, and without the intention of finding in them the thoughts of any particular system of philosophy, whether Indian or European, I don't think one would have a moment's hesitation in answering the above question in Rāmānuja's favour. From the days of Colebrooke the majority of Modern scholars has been of opinion that the Māyā-view is unknown to the Upanişads. Mr. Gough, who in his explanations of the Upanisads largely followed the commentators of Samkara's school, advocated the opposite view. His arguments have been satisfactorily dealt with by Thibaut (loc. cit.), who showed that the chief passages, which are cited as teaching the Māyā-view, ,admit of easy interpretations, not in

any way presupposing the theory of the unreality of the world' (pp. cxvii—cxx).

Thibaut also discusses the question of the true philosophy of the Upanisads apart from the system of the commentators'; and the conclusions he arrives at are: - 1) The Upanisads do not make the distinction between a higher and a lower Brahman, or between a saguna and a nirguna Brahman. (p. cxv.) 2) The Upanisads do not call upon us to look upon the whole world as a baseless illusion to be destroyed by knowledge. (p. cxix.) 3) The doctrine according to which the soul is merely Brahma bhrāntam [a deluded Brahman] or Brahma māyopādhikam [Brahman under the conditions of Maya] is in no way countenanced by the majority of the passages bearing on the question.1 (p. cxxII.) It will be to the point if I quote here also Thibaut's remarks concerning the Śaṇḍilyavidyā (Ch. Up. III. 14): - This small Vidyā is decidedly one of the finest and most characteristic texts; it would be difficult to point out another passage setting forth with greater force and eloquence and in an equally short compass the central doctrine of the Upanisads. Yet this text, which, beyond doubt, gives utterance to the highest conception of Brahman's nature that Śandilya's thought was able to reach, is by Samkara and his school declared to form part of the lower

In one point in this connection, Thibaut thinks that Samkara faithfully represents the prevailing teaching of the Upanisads, viz therein that the soul of the sage is in the end completely merged and indistinguishably lost in the Universal Self. (p. cxxi.) But I cannot quite agree with Thibaut's view. The origin of this idea lies in the teachings of Yājāavalkya. But he emphatically teaches that the powers of consciousness, which souls possess, are indestructible. (Br. Up. iv. 5. 14, iv. 3. 23—30.) When one is freed from all worldly desires (akāma) and sets one's heart on the Universal Soul (ātmakāma), then one is freed at death from the connection with the sense-organs (prāṇas) and can rest in Brahman (iv. 4. 6), a state exactly similar to the state in which the soul is believed to exist in deep sleep (iv. 3. 21). There is no actual empirical consciousness (ii. 4. 12), but this is only because there is nothing different to be conscious of, and not because the souls cease to be conscious subjects (iv. 3. 23 ff., iv. 4. 14). Consciousness is possible in this state (alaṃ vā are idaṃ vijāānāya, ii. 4. 13). In Ch. Up. vii. 23 the same state is described in the same words, and according to Ch. Up. vii. 22 one enjoys bliss in it.

 $Vidy\bar{a}$  only, because it represents Brahman as possessing qualities (p. cxiv).

But the final conclusion of Thibaut's enquiry is such as one would hardly expect from the arguments he has brought forth. He says, ,The fundamental doctrines of Samkara's system are manifestly in greater harmony with the essential teaching of the Upanisads than those of other Vedantic systems' (p. cxxiv). He thinks that in the Upanisads there are passages , whose decided tendency it is to represent Brahman as transcending all qualities, as one undifferentiated mass of impersonal intelligence' (p. exxm). ,And as the fact of the appearance of a manifold world cannot be denied, the only way open to thoroughly consistent speculation was to deny at any rate its reality, and to call it a mere illusion due to an unreal principle, with which Brahman is indeed associated, but which is unable to break the unity of Brahman's nature just on account of its own unreality' (p. cxxv). In short, according to Thibaut the theory of Māyā is the necessary consequence of the attempt to reconcile the appearance of the manifold world with the Upanisad teaching that Brahman was ,one undifferentiated mass of impersonal intelligence'. The words ,undifferentiated mass of impersonal intelligence' no doubt faithfully render the phrases of Samkara's school, but what exactly Thibaut understands by them, I do not know. I think Rāmānuja shows great philosophical insight, when he says that ,if no difference be involved, intelligence could not be what it is, it would be something altogether void, without any meaning' (Śrībhāṣya x 405). But does the conception of ,one undifferentiated mass of impersonal intelligence' at all come forth in the Upanisads? Can the logical steps be traced there or in the pre-upanisad Literature, which could have led to such a highly abstract, if not meaningless, conception? Do not the passages, which are believed to convey such an idea, admit of a more natural and easier interpretation? And to say that Māyā-doctrine is a natural consequence of this conception is, it seems to me, putting the cart before the horse. We naturally are conscious of plurality and distinctions, and in order to know that nothing but ,undifferentiated mass of intelligence' exists, the knowledge that all plurality is an illusion, must go before.1

Further is it a piece of ,thoroughly consistent speculation as Thibaut calls it, to accept the eternally undifferentiated Brahman as the only reality and to explain the appearance of the world by calling it ,a mere illusion, due to an unreal principle, with which Brahman is associated, but which is unable to break the unity of Brahman's nature, just on account of its own unreality? It is unfortunately true that philosophical works contain more contradictions than those of any other kind! But even in philosophy I know of no sentence which is more fraught with inner contradictions than the above one. To try to explain the Māyā-view by the help of Schopenhauer's phenomenalism scarcely improves the matter, because Schopenhauer's system is equally beset with difficulties and contradictions.<sup>2</sup>

The other Upanişad conception, a ,thorough following out of which led to the development of Māyā, is, according to Thibaut, that ,the union with Brahman is to be reached through true know-

The same reasoning applies, in my opinion, to the bold attempt, that Prof. Deussen is making to identify the teachings of the Upanişads with the system of Schopenhauer. He takes the word  $\bar{a}tman$  (Soul), which in the Upanişads is generally used to denote the one active principle, which is immanent in the entire universe, through which all operations of the world, whether physical or psychical, are carried out, to mean ,the pure subject of knowledge' in Schopenhauer's sense, i. e. as existing ,without time, space, and causality'. In this way, whereas the Upanişads want to teach that all things exist only through the power of  $\bar{a}tman$  (i. e. the Universal Soul), Prof. Deussen understands them to teach Schopenhauer's phenominalism, viz ,the world is my idea'. And this phenominalism, he wants us to understand to be the meaning of the Māyā-doctrine!

I am sorry I cannot for want of space enter into the details of Prof. Deussen's arguments. But I should like to note here one a priori argument which makes his interpretation at least doubtful. Schopenhauer's conception that the pure subject of knowledge is the only existent reality, is intelligible only on the ground of his development of Kantian phenominalism. But neither in the Upanisads nor in the literature preceding them, do we meet with any considerations, that could lead to such a phenominalism.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ,Schopenhauer had brought all the caprices and contradictions of his nature into his philosophy. 'Ed. Zeller.

ledge only' (p. cxxv). But what the Upanisads teach is, to use Thibaut's own words, not that true knowledge sublates the false world, but that it enables the sage to extricate himself from the world' (p. cxx). The two ideas are entirely different. The Upanisads teach that when one by steady self-control has freed oneself from all worldly desires, and by habitual meditation and insight has realized the nature of Brahman and is attached to it, then at death one is united with Brahman and has not to enter a body again. (Mund. Up. 111. 2. 1—6, Br. Up. 111. 5, IV. 4. 6 ff., Ch. Up. 111. 14, VIII. 13 and several other places.) How such a conception could logically lead to the idea that the whole world is unreal, I must confess I cannot understand.

Another reason why Thibaut thinks that Samkara is more faithful to the spirit of the Upanisads is that ,the older Upanisads at any rate lay very little stress upon personal attributes of their highest being; and hence Samkara is right, in so far as he assigns to his hypostatised personal Isvara a lower place than to his absolute Brahman' (p. cxxiv). If by personal Iśvara is meant only an external god, like the gods of the Vedic times, or like the various gods of later mythology, certainly it is not the conception of the Upaniṣads of their Brahman or Atman. And it is not also Rāmānuja's conception. But if the question be asked if the Brahman of the Upanisads is eternally inactive, an undifferentiated mass of intelligence, (whatever these words may mean!), or if the Brahman produces and continually sustains the entire universe, I think the answer would be most decidedly in favour of the second alternative. But it is according to Samkara only Māyā, an illusion! If there is any leading thought in the Upanisads, it is that Brahman is the only Power that works in every part and constituent of the universe. It is through the power of Brahman that winds blow and fire burns, the rivers, the sun and moon, the days and nights follow their appointed course. Brahman is entered within to the tip of the nails. It is inside all the elements in the world, inside all the heavenly bodies, inside all the constituents of man, ruling and controlling from within. Brahman is also the power within all ,gods', our sense-organs work through

the power of Brahman. Through Brahman we breathe our breath and think our thoughts. It is this thought of the immanence of Brahman in the world and in man, over which the authors of the Upaniṣads break into perpetual ecstasies. It is the one anthem which they are never tired of singing. Indeed in attempting to describe Brahman as the mysterious power that works within every thing, great or small, they find, as might be expected, all terms derived from experience inadequate; and therefore they often describe Brahman negatively; but this negative description is entirely a different thought from the one, which the Māyā-system implies.

In short nothing appears to me more foreign to the spirit of the Upaniṣads than the Māyā-doctrine. It perverts, as Thibaut himself has pointed out (p. cxx), their manifest sense. Indeed I do not want to deny that some passages from the Upaniṣads, if taken by themselves, i. e. detached from the context, will lend themselves to Māyā-interpretation; in other words if you bring a Śaṃkara or a Schopenhauer with you, you may discover something in them, that can be construed to imply Māyā. But then such passages can be discovered any where and not only in the Upaniṣads! only one has to take leave of all historical and critical methods of study, which after all are the only way to arrive at truth.

But if Māyā-doctrine is foreign to the Upaniṣads, how is the fact to be explained that Śaṃkara advocated with great success the view that Māyā formed the integral part of the Upaniṣad teachings? Nothing would be more absurd than to assert that Śaṃkara invented the whole Māyā-system and consciously misconstrued the Upaniṣads in order to gain authority for his teachings. Firstly, the Māyā-view is too unnatural to be the product of one head. It presupposes the speculative work of generations. Secondly we know that Gauḍapāda had before taught Vedānta, which is not very different from that of Śaṃkara. And for aught we know there might have been others before Śaṃkara who held the same views regarding the teachings of

<sup>1</sup> e. g. Prof. Deussen finds fullblown Māyā in Rg Veda 1. 164. 46!

the Upaniṣads.¹ And lastly, on reading Śaṃkara's Bhāṣya on the Vedānta Sūtras, one can at once see that he was convinced that the Upaniṣads taught Māyā. How is it then to be accounted for that the Upaniṣads came to be believed to teach Māyā?

In the history of philosophy from the ancient times to the present day, we have ample evidence of cases, where into ancient and honoured texts thoughts have been read, which were perfectly foreign to it and which were the products of entirely different lines of thought. The numberless constructions that have been put on Kant's teachings from the days of Fichte may serve as a modern illustration. Similarly if it can be shown that the Māyā doctrine was developed independent of the Upaniṣads and had gained in importance in India some time before Śamkara, the assertion that the conception of Māyā is foreign to the Upaniṣads, would gain greatly in force. Because if Māyā-view be in the atmosphere, it is not at all unlikely, that minds imbued with it, and still looking upon the Upaniṣads as the ultimate authority, should read it into them.

Now this in fact was the case. In the early centuries of the Christian era, the Mahāyānist schools of Buddhism, and especially that of the Mādhyamikas, had developed systems of philosophy, which were perfect prototypes of the later Māyā-system of Śamkara. I shall quote here from H. Kern, "Manual of Indian Buddhism" p. 126 f. a short passage indicating the drift of the teachings of the Mādhyamika school, also called "nihilists" (śānyavādins), and showing the striking analogy between them and Śamkara's system: — "In their nihilism ..... they teach that the whole of the phenomenal world is a mere illusion. Like the scholastic Vedāntins they recognise two kinds of truth, the Paramārtha and the Samyrti, answering to the Pāramārthika and the Vyāvahārika of the Vedānta. The second kind of truth is, properly speaking, no truth at all, for it is the produce of Reason

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yāmuna in his Siddhitraya (p. 5) mentions among the expounders of Vedānta, Bhartrprapañca, Bhartrmitra, Bhartrhari and Brahmadatta, who, according to Rāma Miśra Śāstrin, lived before Śamkara, but belonged to the same herd (sayūthya)! Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXII. Bd.
10

(buddhi), and truth lies outside the domain of Reason; Reason is Samvṛti. Hence, in fact, all is delusion, dream-like. There is no existence, there is no cessation of being, there is no birth, there is no nirvāṇa, there is no difference between those who have attained Nirvāṇa and those whe have not. All conditions, in fact, are like dreams. The Sanyavada is, as Kern points out, the legitimate logical out-come of the principles underlying ancient Buddhism (loc. cit.). Here we can understand the philosophical significance of, as well as the line of arguments which led to, the doctrine of Māyā, which, if we take Śaṃkara by himself, remains perfectly unintelligible.

,In the sixth and seventh centuries the Buddhist scholasticism had its palmy days' (Kern, , Manual' p. 130). We hear of many learned Brāhmans having turned Buddhists at that time. And in all probability in those days the Buddhist ideas made their influence felt on the interpretation of the Upanisads. Then in the 8th century came Śamkara. He appropriated for the Vedanta all that was at the time considered of high philosophical value, and fought the Buddhists with their own weapons. His remarkable dialectic powers contributed greatly to the downfall of Buddhism in India. But very often the conqueror turns out in reality to be the vanquished; and so it was in this case. The Nirvāṇa of Nāgārjuna came out triumphant under the new name of Samkara's highest Brahman. The Buddhistic denial of the existence of soul (anātmavāda) asserted itself in the teaching that the ,sense of I' was only an Illusion. Several terms, like avidyā, nāmarāpa got impressed with Buddhistic meanings. The results of the Buddhistic speculations on Pratityasamutpāda and Buddhi became concentrated in Māyā, a term not unknown to Buddhistic philosophy.

That the Māyā system was "Buddhistic nihilism in disguise" did not fail to be noticed in India from early times. According to Dr. Bhandarkar (Report 83—84) the Vedāntists of the Mādhva School call the Māyāvādins "Buddhists in disguise" (pracchanna-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It is Nirvāņa, of which nothing positive can be predicated.

bauddhas). The same remark was made before them by Rāmānuja (s. 11. 2. 27). And even before him Yāmuna quotes in his Siddhitraya (p. 19) two verses, one from the ,open Buddhists' (prakaṭa-saugatas) attributing the ,false' distinction between subject and object of knowledge (grāhya and grāhaka) to Buddhi (Reason), and the other from ,Buddhists in disguise' attributing the same distinction to Māyā. Then in Padmapurāṇa Uttara Khaṇḍa 43 (Aufrecht's Catalogue of Sanskṛt manuscripts in Oxford p. 14 note 1) we have ,The Māyā theory is a false doctrine, "Buddhism in disguise"'1: māyāvādam asacchāstram pracchannam bauddham ucyate.

### The Teachings of Vedanta according to Ramanuja.

In Vedārthasamgraha (p. 7) Rāmānuja says, ,The purpose of Vedanta (i. e. the Upanisads) texts is to destroy the peril of transmigration to which those individual souls (jīvātman) are helplessly exposed, who, as a result of the mass of good and evil deeds (karman), done through beginningless ,nescience  $(avidy\bar{a})$ , have been conjoined to various kinds of bodies, and who identify themselves erroneously with them (i. e. the bodies). This purpose they (the Vedanta-texts) accomplish by teaching: 1. the true nature and qualities of the individual souls as disconnected from bodies. 2. the true nature and qualities of the Supreme Soul, who is their (i.e. of the individual souls) inward Controller; and 3. the ways of worshipping the Supreme Soul, which lead to the disclosure of the true nature of the individual souls and to the infinitely blissful realisation of Brahman.' Following this conception of Rāmānuja, I shall divide the Teachings of Vedānta in three chapters: the first dealing with the nature of Brahman, the second with the nature of the individual souls and the third with the subject of the final release (mokṣa).

<sup>1</sup> For this reference I am indebted to Prof. DE LA VALLÉE POUSSIN.

## Chapter I.

#### Nature of Brahman.

Rāmānuja says that ,Brahman exists in, and is to be meditated on, as having three forms: — 1) Brahman in its own nature (svarūpeṇa), i. e. as the cause of the entire world; 2) Brahman as having for its body (i. e. as the Soul of) all the suffering souls 1 (bhoktr); 3) Brahman as having for its body (i. e. as the Soul of) the objects 2 and of the instruments of suffering. (p. xii. 387,3 Ved. Samg. p. 138). The objects and instruments of suffering constitute the extire material world. So it will be convenient to divide R.'s teachings concerning the nature of Brahman under three heads, 1) B. in its own nature, 2) B. as the Soul of the individual souls, and 3) B. as the Soul of the material world.

#### 1. Brahman in its own nature.

The word Brahman is, according to R., derived from the root brh (to grow), and means anything that possesses greatness (brhattva); but it primarily denotes that which possesses unsurpassable (infinite) greatness in its nature as well as in its qualities; and such can only be the Lord of all (sarveśvara). (p. x. 361 and p. vii. 209 f.). Because unconditioned greatness (etc.) is possible only in the universal Soul. (p. 62.), Hence the word B. denotes the "Highest Person" (Purusottama), who in His nature is devoid of every imperfection and possesses numberless qualities of unsurpassable excellence. (p. vii. 207.) Two

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bhokt: is one who experiences the fruit of one's former acts (karman). The word is generally translated by ,an enjoying soul'. But even where the fruit of the acts (karman) is, from the worldly point of view, pleasant, it is from the point of view of the final release something entirely undesirable; and hence is rather a ,suffering' than an enjoyment.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The objects of suffering are the material objects with which the souls are surrounded; and the instruments of suffering are the bodies and sense-organs which they possess. The sole purpose of the entire material world is conceived to be that of requiting the souls for their past acts or Karman.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> For the explanation of the references see p 129, note 1.

things are to be noticed here: 1stly B. is a Person, and not to be considered as impersonal, and 2ndly B. is not without qualities. What R. understands by person' (Puruṣa) may be seen from the fact that he ascribes unconditioned Personality' to the Universal Soul only (p. xiii. 283). By a person he understands one who possesses the power to realize one's wishes and purposes (sattyakāma & sattyasaṃkalpa. Ch. Up. viii. 1. 5). The individual souls also possess this power (Ch. Up. viii. 7. 1) and therefore they are persons' (puruṣas). But their power is conditioned or limited as long as they are not freed from the necessity of transmigration, which R. always expresses by saying that they have parayarthas' i. e. want of the powers of a person, because they are compelled to suffer the consequences of their karman.

Brahman is defined in Sū. 1. 1. 2 as ,the Cause of the creation, sustenance and dissolution of the world. In order to understand exactly what R. means by this definition we must bear two things in mind: — 1stly creation does not mean creation out of nothing, nor does dissolution mean dissolution into nothing; and 2 ndly, creation, sustenance and dissolution are not brought about by an external agent; they are acts from inside, immanent.

The following considerations will make this point clear. R. knows nothing of absolute creation or of absolute dissolution. ,When one says that some thing did not exist (asadvyapadeśa) (e. g. when one says that jars, plates etc. did not exist in the morning), what is meant is not that there was absolute non-existence (tucchatā) of that something, but that it existed before in a different form and had different qualities' (e. g. the plates, jars etc. existed as a lump of clay.). (p. 358). ,Existence (sattva) and non-existence (asattva) are attributes of a substance.' (p. 358, cf. Sū II. 2. 31. p. 443). ,When a substance possesses qualities that enable it to be called a certain thing, there is the existence of that thing; but when the substance possesses

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The meaning of ,conditioned will be given below.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. p. 674 : — jivasya karmavasyatvät tuttatkarmänugunyena tattadvastusambandha evä 'purusärthah.

qualities other than these, then there is the non-existence of this thing' 1 (p. 354). Thus for instance when clay possesses a broad base and the shape of a belly, then we say that a jar exists, but if that clay has the shape of potsherds etc., we say that the jar does not exist. Thus reasoning tells us that non-existence means assumption of different attributes. Besides this kind of (relative) non-existence (asattva) no (absolute) non-existence (tucchatā) is conceivable (pp. 358 & 59).

Thus, if previous non-existence of anything is incomprehensible, it follows that creation or destruction in the strict sense of the words is equally incomprehensible. They must therefore be understood in a relative sense. Thus R. says ,creation (utpatti) and destruction are different states of the same causal substance (p. 344). That which already exists, is created (sata evo'tpattih). This paradoxical statement is thus explained:—,When a substance (dravya) undergoes different states in succession, there occurs the "destruction" of the substance in the previous state, and the "creation" of the substance in the present state, but the substance remains the same in all its states (p. 345).

To such considerations R. is led by his acceptance of the old orthodox doctrine of "Satkāryavāda", i. e. the doctrine that "the effect (kārya) is existent in the cause (kāraņa)". (kāraņe kāryasya sattvam) or that "the effect is non-different from the cause" (kāraṇād ananyat kāryam). This conception of the relation between cause and effect has probably its origin in the teachings of the sixth chapter of the Ch. Up. This chapter aims at teaching that the world is not different from Brahman, and that by knowing Brahman the world becomes known. The kind of oneness between the world and Brahman is illustrated in the first section of this chapter by three examples. "By knowing one clod of clay all things made of clay are known; (because they have) "beginning with speech, modification, name" (vācūrambhaṇaṃ vikāro nāmadheyam), but the only truth is that they are clay". The other two examples are: 1. By knowing one ball of copper everything made of copper is known; and 2. by knowing one pair

¹ vyavahārayogyatā hi sattvam. virodhivyavahārayogyatā tadvyavahārayogyasyā-sattvam. Cf. also p. 358, sattvadharmād dharmāntaram asattvam.

of nail-scissors everything made of iron is known. On these passages the Vedanta doctrine of the non-difference of the effect from the cause or Satkāryavāda<sup>1</sup> is grounded. But the interpretation put on them. especially on the four words vācārambhaņam vikāro nāmadheyam are very divergent, and hence the accounts given of the Satkāryavāda vary considerably from each other. Samkara interprets these words as follows (Brahmasūtras n. 1. 14): — ,The modification (vikāra) originates and exists merely in speech. In reality there is no such a thing as effect. It is merely a name and therefore unreal. But one could easily see that the words in question do not at all warrant such a conclusion. Literally translated the words mean ,beginning with speech, a modification, a name'. But that the modification originates merely in speech and is merely a name is Samkara's own addition; and therefore that the effect does not exist in reality is an unwarrantable conclusion. There is not a single word here, as R. says (Ved. Samg. p. 53), that denys reality to the modification. Samkara says (B. S. n. 1. 14) that only by accepting the unreality of the effect could we understand the oneness of the cause and effect. But R. says ,this is exactly what we cannot do. For the real and the unreal cannot possibly be one. If these two were one, it would follow either that Brahman is unreal or that the world is real' (p. 350). Samkara's view may more properly be termed Satkāranavāda and cannot be called by the old name of Satkāryavāda. But it is not even Satkāraņavāda; because in order that a kāraņa (cause) may be a kāraņa, there must be a kārya (effect). Śamkara's view is only Sanmātravāda; it denys reality to all change and so to all causality. Also the corollary of the Satkāryavāda viz. by knowing the cause you know the effect, looses all its meaning, as R. points out (Ved. Sang. p. 18 & 54), if Samkara's interpretation be accepted. For if the effect be unreal, there is nothing to be known.

There are one or two considerations, which R. has not mentioned, but which would help us to understand the meaning of the expression

 $<sup>^{1}</sup>$  This doctrine is accepted also by the  $S\bar{a}mkhya$  system. The Vedāntists of the Mādhva school, however, reject it.

vācārambhaṇaṇ vikāro nāmadheyam, and thus enable us to determine what, according to the Ch. Up., should be understood by Satkāryavāda.

Firstly, the expression vācārambhaņam etc. has been again used four times in the fourth section of the same chapter. The context helps us here to understand the sense in which it is used. In section 2 it is stated that the Original Being (Sat) created Light, Light created Water, Water created Food. In section 3 the Divinity (viz. sat) forms a resolve to make these three substances, viz. Light, Water and Food ,tripartite' and to distinguish them by ,names and forms'; and then does accordingly. , Making tripartite' means, as the following section shows, mixing up the three substances, so that every part of the mixture will be made up of all the three. Distinguishing by means of ,names and forms' is in the Upanisads, as it has been ever since in Indian philosophy, an act of individualizing. Compare Br. Up. 1. 4. 7 ,Then this (i. e. the Cosmos) was undistinguished (i. e. was a chaos). Only through "name and form" is it distinguished, so that (we say) this one has such and such a name and such and such a form. To loose ,name and form' is to loose individuality; cf. Mu. Up. III. 2. 5 Pr. Up. vi. 5. Thus to distinguish anything by name and form means to make individual things out of it. Then we see in the Upanisads that the activity of creation or of evolving many out of one, is generally preceded by a resolve on the part of the Creator, expressing itself in words like. ,I shall be many' ,I shall create worlds' cf. Ait. Up. г. 1. 3, пп. 1, Tait. Up. п. 6. Ch. Up. vг. 2. 3 & 4, Вг. Up. г. 2. 1 and 4 and several other places. Compare also how in Ch. Up. vii. 4 a series of resolves (samkalpa) brings the whole order of the world into existence.1 Thus in our text also the act of distinguishing the mass of light, water and food by ,name and form' is begun with a resolve on the part of the Divinity to do so. Then we have in the fourth section, In fire the red form (colour) is the form of light, the white form is the form of water, the black form is the form of food.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. PgVeda x. 129. 4. ,First of all arose in him (the First born) desire, which was the first seed of mind. It was the bond between non-being and being. In Brāhmaņas too Prajāpati first wishes and then creates.

The "fire-hood" of fire vanishes "beginning with speech, modification, name." The truth is that it is the three forms (viz. of light, water and food).' The same thing is then said of the sun, the moon, and the lightening, viz. ,their red form is the form of light, the white of water, the black of food. The "sunhood" etc. of the sun etc. vanishes "beginning with speech, modification, name". The truth is that they are the three forms. These passages obviously teach (as is clearly expressed in the next two following sentences) that all individual things like fire, sun etc. are made out of light, water and food, just as the following section teaches that all the constituents of man are made up of the same three elements. Apart from these elements, the individual things vanish. But we have seen how the individual things were made out of these three elements. Firstly there was a resolve by the Divinity and then they were given names and forms. This is, it seems to me, what is implied by the expression , beginning with speech, modification, name'. For instance, when it is said in 4. that fire has , beginning with speech, a modification, a name', it means, I think, that the making of fire out of the three elements was begun with a resolve by the Divinity expressing itself in speech ,I shall distinguish by name and form' (vācārambhaṇam); then it was actually accomplished by the Divinity giving a particular name  $(n\bar{a}ma = n\bar{a}madheya)$  and a particular form  $(r\bar{u}pa = vik\bar{u}ra)$ . If this interpretation be right, the meaning of 4.1-4 is that fire, sun etc. are nothing but light, water and food, only they have received a different name and a different form by the wish of the Divinity. But there is not the least ground to suppose that this receiving of a different ,name and form' is unreal. On the contrary it is expressly stated in 3.3 that the Divinity did distinguish by ,name and form' (cf. x 105 f.). Applying this reasoning to the illustrations in 1.4-6, the meaning e.g. in the first case, would be: by knowing one clod of clay, all things made of clay (jars, plates etc.) are known, because they (i. e. jars etc.) have their beginning in a resolve (e.g. by a potter) and have a different name and a different form. But the truth is that they in substance are all clay.

Hence the Satkāryavāda, that is based on this passage in the Ch. Up., can only mean that an effect (or an effected thing) is the same as the cause (or the causal substance) with a different name and in a different form. And this is exactly what R. understands by it (Ved. Samg. p. 53). He understands the expression vācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyam in a slightly different way from the one I have indicated above. ārambhaṇam he says, is the same as ālambhaṇam = touch; and vācā he explains by vākpūrvakeṇa vyavahāreṇa hetunā = for the sake of that, which is preceeded by speech, viz. vyavahāra i. e. ,practical use'. So that according to him the expression means ,in order to be of practical use (the causal substance) touches (i. e. assumes) a particular name and a particular form¹ (p. 342). But according to him the effects are real and they are produced by the same substance assuming different forms (Ved. Samg. p. 53).

The tenet of the  $Satk\bar{a}ryav\bar{a}da$ , according to R., is: - An effect is the same as the cause, which has attained to a different condition' (p. 187) or as he expresses on p. 355, The causal substance in a different condition is the effect'. Between the cause and its effect there is oneness as far as the substance is concerned, and there is difference as far as the qualities and the form are concerned. But this difference there must be, ,or else these relation between cause and effect would be unknown' (p. 275). The cause and effect may have common attributes (sālakṣaṇya), for instance in gold (the cause) and ear-ring (the effect), where the characteristics of gold are seen in both. But this is not necessary. The cause and effect can have different attributes (vailakṣaṇya); for instance ,cowdung (the cause) and scorpions (the effect) or ,honey and worms'. But still the same substance must be present in both, e. g. the constituent element ,earth' that was present in cowdung is present in the scorpion (pp. 355 & 56, p. 277). The Vaiśesika school does not admit the Satkāryavāda on the grounds that cause and effect (e.g. clay and jar, or threads

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Ved. Sang. (p. 53) the expression is explained as meaning ,The same substance is "touched" by a different usage vyavahāra a different form and a different name'.

and cloth) are objects of different ideas (buddhi), are indicated by different words (śabda), are used for different purposes (kārya), come into existence at different times  $(k\bar{a}la)$ , have different forms  $(\bar{a}k\bar{a}ra)$ and different number  $(samkhy\bar{a})$ . Further in order to change the cause into the effect the activity of an agent is necessary (p. 306). But R. says that by admitting that the cause and effect have different states (avasthā) or different shapes (saṃsthāna) all these differences (viz. of idea, word etc.) as well as the activity of the agent can be accounted for (p. 344); and therefore it is unreasonable to assume a change of the substance, of which we know nothing (p. 356). To the objection, ,that by admitting that a non-existing state is originated (viz. in the effect) he contradicts Satkāryavāda', R. answers ,the states are incapable of being apprehended and handled apart from the substance to which they belong (and hence they cannot be said to be originated); what originates etc. is that which possesses the states (i. e. the substance)'. But as explained above ,origination' is a particular state of the ever-existing substance. Thus ,even if we admit norigination", the Satkāryavāda is not contradicted (p. 345).

Thus we see that creation in its usual sense, i. e. creation out of nothing, is rejected by R. as inconceivable. But in Sūtra 1. 1. 2 Brahman is described as the cause from which the world proceeds. In what sense then does the world proceed from B.? Are we to understand that matter exists by the side of B. and that B. only shapes the world out of it? In other words, are we to understand that the material cause of the world is outside of B. and that B. is only its efficient cause? To this question R.'s answer is decidedly in the negative. B. is at once the material as well as the efficient cause (Sūtras 1. 4. 23 ff. Ved. Samg. p. 55 f. Gītā xiii. 2).

R. emphatically rejects the existence of matter (Pradhāna or Prakṛti) and of individual souls independent of B. In the beginning there was B. one only, without a second. Here lies the point of disagreement between him and the Sāṃkhya philosophy, though with the details of that system R. agrees (pp. 85 & 99). Thus for instance, in Sū. n. 3. 9 he describes the world as comprising Avyakta, Mahat,

Ahankāra, tanmātrās, indriyas, sky, air etc. (cf. also Ved. Samg. p 110). Then he says (p. 140) ,the (soul) by erroneously imputing to himself the attributes of Prakrti, becomes the cause of the modifications of the latter'. Also the order of evolution, accepted by R., is almost the same as that of Sāmkhya (Sū. m. 3. 15). The Prakṛti is said to possess the three Gunas. (Gītā xiv. 5; p. xii. 82, p. 190). Then he agrees with Sāmkhya in admitting the existence of many Puruṣas; and in this point he thinks the Sāmkhya is more reasonable than the Vedāntic schools of absolute non-dualism (Śamkara, Bhāskara etc.); the latter, he says, are beset with the same difficulties as the Sāmkhya, but as they moreover deny the plurality of souls, they make themselves all the more absurd (p. 410 f.). The difficulties which, according to R., the Sāmkhya cannot solve, are that, in as much as the Prakṛti (matter) is unconscious (jada) and the Purusas are eternally without activity and without change, and thus as there is no conscious operating cause, the periodical origination (systi) and dissolution (pralaya) of the world cannot be properly explained; nor could the suffering and release of the Purusas be accounted for (Sū. II. 1. 10 and II. 2. 1-9).

But R. has not made an attempt to show by arguments why the view, that B. acts from out-side on an eternally and independently existing Prakṛti and thus produces the world, is unreasonable. In Sū. 1. 4. 23 and 11. 1. 3, where he refutes the theistic Sāmkhya and Yoga, which hold this view, he only says that such a view contradiets the teachings of the śruti. And in supersensuous matters the Scriptures are the only authority, and reasoning is to be used only to confirm it' (p. 289). The Scriptures emphatically reject any duality of principles previous to the creation. Cf. Ait. Up. 1. 1, Ch. Up. vi. 2. 1 Br. Up. 1. 4. 11 & 17 etc., where it is said ,in the beginning all this was Brahman (also called Atman [Self], Sat [Being]), one only; the Chandogya Upanisad adds further , without a second, which, R. says, is intended to negative the existence of any ,operating cause' besides this ,one Being' (p. 1x. 312, x. 362). In the accounts of creation in Ch. Up. vi. 2, and Tait. Up. ii. 6 we have ,It (i. e. Brahman) thought, I shall be many'. Which, R. remarks, shows that B. makes the world

out of itself (Sū. 1. 4. 24, p. 194); or, as in explaining Tait. Up. 11. 7 he says, B. is both the object and the agent in the act of creation (Sū. 1. 4. 26, p. 195).

These texts, as well as the text of the Satkāryavāda, viz., by knowing one, everything is known' (Ch. Up. vi. 1. 3. Br. Up. ii. 4. 5), preclude us from accepting the existence of anything apart from Brahman. In other words B. is not only the efficient but also the material cause of world. But this according to the Satkāryavāda would mean that B., the cause, is the same as the world, the effect; only it has assumed another state. Such a conclusion is further confirmed by several Upaniṣad-texts, e. g. Ch. Up. iii. 14.1, vii. 25. 2, Br. Up. ii. 4. 6, Mai. Up. iv. 6 etc., which declare that this world is Brahman. Several texts again negative all plurality: cf. Br. ii. 4. 6, iv. 4. 19 etc.

But we know that the world comprises Souls, who are merged in ignorance and suffering, and matter, which is without consciousness and always changing. Now if the world be the same as Brahman, the suffering of the individual souls and the unconsciousness of matter will have to be attributed to B., a conclusion which, of course, cannot possibly be accepted (cf. p. 365, Sū. 11. 1. 23). Śamkara avoids such a conclusion by declaring that the only reality is Brahman, which is nothing but eternally undifferentiated, objectless consciousness, and that all plurality of things and individual souls is nothing but illusion. But such a slap-dash method is not only revolting to all human experience, not only is it involved in a mesh of inner contradictions, which R. has again and again clearly pointed out; but also it is in direct opposition to by far the greater - nearly the whole mass of the teachings of the Upanisads, which Samkara escapes only by branding them with the name of ,lower knowledge' (aparā vidyā). But R. says that if we rightly grasp the relation between the world and B. as taught by the Upanisads, we shall see that the transformation into the world not only leaves it free from all evils, but brings unalloyed glory to it (p. xii. 483, p. 196 etc.).

All Upanisads' says R. , teach that the entire world, whether in a gross state on in a subtle one, and comprising both souls and

matter, is the body of B. (p. 284). Compare the Antaryāmi-Brāhmaņa (Br. Up. m. 7) where it is taught that earth, water, fire, sky, air, heaven, sun, the regions, moon and stars, space, darkness, light, all elements, breath, speech, eye, ear, mind, skin, knowledge, and semen are the body of Brahman and are controlled by it from within. The · Mādhyandina recension reads , soul' in the place of , knowledge' and adds ,worlds, sacrifices and Vedas' to the list. The parallel passage in the Subāla Up. adds further ,buddhi, ahamkāra, citta, avyakta, akṣara, and lastly death'. Thus we see that according to these texts all gross elements, all the parts of the soul's psychological apparatus, the souls themselves (see Sū. 1. 2. 21, p. xin. 125), Vedas, ceremonies, and the subtler elements, all are said to be the body of B. in so far as they are controlled by it from within. Compare also Ch. Up. vi. 8. 7 , all this (world) has this (viz. Brahman) for its Soul'; Tait. Ār. III. 24. , Entered within, the controller of beings, the Soul of all'. In the accounts of creation (Ch. Up. vi. 2 f. Br. Up. 1. 4. Tait. Up. n. 6 etc.) it is said that Brahman entered the whole world before distinguishing it into individual things. In the Tait. passage (n. 6) it is expressly stated, (according to R.'s interpretation, p. xi. 533), that B. entered the material things (acetana) as also the individual souls; (cf. especially vijñānam avijñānam ca). There are again various places like Mu. Up. n. 1. 4, Ch. Up. v. 18, where the whole universe is declared to be the body of B., and B. the soul of everything, in whom everything is woven like warp and woof (Br. Up. 111. 8).

But how is the relation between body and soul to be understood? By ,body' R. says, is not necessarily meant something that has a particular shape, or that depends on breath for its existence, or that possesses organs of sense, or that is the cause of giving pleasure or pain (p. 284 f.). As implied in the Antaryāmi-brāhmaṇa (,controls from within') R. defines ,body' as ,any substance which a conscious being (cetana) completely controls and supports for its own purpose and whose only nature consists in being subservient to the conscious being' (p. 286). ,The whole world with its souls and matter is the body of Brahman, because it is completely controlled and supported

by Brahman and has the only nature of being subservient to it. Taken in this sense the world is more properly a ,body to Brahman than our body is to us; because ,in diseases etc. our controlling power is met with obstructions (p. 286).

One or two things deserve to be noticed in connection with this conception of Brahman having the world for its body.

Firstly what it does not mean: — Connection with a body is generally held to be undesirable, because it is the cause of pain and suffering and limits the soul's natural powers of knowledge (p. 297). But having the world for its body does not cause B. any suffering. Because, R. explains, ,it is not the connection with a body as such that causes a soul to suffer pain or pleasure; pain and pleasure are the consequences of his past karman. But B. is entirely free from karman' (xII. 582 and p. 298). Therefore there is not the least possible occasion for it to suffer pain. On the contrary as it shows its wonderful controlling-power it adds to its glory. Then we have not to understand that, because all the things in this world are a ,body' to B., therefore they are its form  $(r\bar{u}pa)$ , just as the body of an individual soul is its form. B. is in the things but remains in them , as it were without a form (ruparahitatulyam eva). Because it is B. who brings about ,names and forms' and hence it is above them (p. 676). But this must not be understood to mean that B. has no form  $(r\bar{u}pa)$  whatsoever. On the contrary in accordance with Ch. Up. 1. 6. 6, Sv. Up. 111. 8, Gītā viii. 9 etc., R. distinctly says that B. has a wonderful divine form, possessing eternal, unsurpassable and infinite lustre, beauty, fragrance, tenderness, charm, youth and so on. (p. xn. 82). But it is not the result of Karman, nor is it made of matter (Prakrti). And when B. incarnates itself, as it in its compassion often does (Gaud. Ka. III. 24, Mu. Up. II. 2. 6, Gītā IV. 5) in order to show favour to its devotees, it transforms this very form into that of a celestial being (deva), man etc., without at the same time abandoning its characteristic nature (xm. 354, Gītā iv. 6).

Secondly we have to note what this conception of the world as ,body' of B. implies. According to the definition of ,body' given

above, its essence consists in being subservient to the soul embodied in it. This means that a body cannot have an existence independent of the soul. Just as class characteristics  $(j\bar{a}ti)$  cannot exist independent of an individual of the class, or just as a quality cannot exist independent of the substance which it qualifies, so a body cannot exist independent of the soul embodied in it. The connection between the soul and body is not like that between a man and his walking-stick or his ear-ring. Because the walking-stick or the ear-ring can exist independently of the man, but the body cannot. On this account body is nothing more than a ,mode'1 prakāra of the soul. That ,body' is a ,mode' of the soul, just as a quality or generic characteristics are modes of a substance, is seen from the following facts: - .1) The soul is the only substrate of the body, because when the soul departs, the body perishes. 2) the soul is the only final cause (prayojana) of the body, because the body exists only to give pleasure, pain etc. to the soul. 3) The body is known only as a distinguishing attribute (viśesana) of the soul. Because all souls being alike, the distinction between them as a man or a woman, or as a celestial or a human being or an animal, can only belong to the bodies they occupy'.

Now just as the word ,cow' (which is only a generic name) implies the idea of an individual in whom the class-characteristics of a cow inhere; or just as the word ,white' implies the idea of a thing possessing the white colour; so the word indicating a body (a celestial being [deva], man, cow etc.) implies the idea of the soul embodying it. We may use the word ,body' independently, but we use it just as we may use ,whiteness' ,cow-ness' etc. i. e. only through abstraction (niskar;aka); but primarily the world ,body' has its meaning only in reference to the soul embodied in it. And as a matter of fact in our daily life, as well as in the Veda, words denoting only bodies are used to denote the souls in them as well. For instance we say, a particular soul has been born a man or a woman'; where man

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. explains what he understands by ,mode' thus: — ,when we say "this is such", the idea conveyed by "such" is a mode of the thing expressed by "this" in so far as it can exist only relative to it' (p. x1. 535).

or woman denote the soul occupying the man's or woman's body. This usage is perfectly justifiable, because the bodies are merely the ,modes' of the souls; and where one term expresses a ,mode' belonging to a thing expressed by another term, the two terms can stand in Sāmānādhikaraṇya (i. e. in apposition with each other, or one can here say, ,in the relation of subject and predicate'). For instance we say ,Khaṇḍa is an ox', where the term ,ox' expresses class characteristics and therefore is a ,mode' of ,Khaṇḍa' which is the name of a particular ox; or we say ,the cloth is white, where white' being a quality is a ,mode' of cloth. Similarly it is quite right to say ,the soul is a man', where ,man' denotes a body and therefore is a ,mode' of the soul embodied in it (pp. x. 257—264, xi. 534—538. Ved. Saṃg. pp. 107—110).

(Fortsetzung folgt.)

# Šōšannā.

Von

#### Immanuel Löw.

Die 14. Auflage des Gesenius'schen Wörterbuches faßt das Ergebnis der vielfachen Erörterungen über die Identifikation des biblischen šōšannā in die Worte zusammen: "Name einer Blume, nach der gewöhnlichen Auffassung: der Lilie, wahrscheinlich aber eine umfassende Benennung für mehrere Blumenarten." Fonck hat das Verdienst, der Lilie das Recht gesichert zu haben, daß man sie aus der Konkurrenz nicht ausschließe, und es ist zweifellos, daß man mit der traditionellen Übersetzung Lilie nicht fehlgeht. Dabei soll nicht geleugnet werden, daß das Wort šōšannā auch andere großblühende Blumen von auffälliger Farbe bezeichnet habe.

Das arabische sūsan bezeichnet jetzt meist blaublühende Irisarten, doch hat sich der Name nicht gerade auf blaublühende beschränkt, da man sonst in Übersetzungen für solche nicht: himmelblaue sūsan gesagt hätte. Übrigens steht sūsan arabisch auch für Lilie und weiße Lilie.

ASCHERSON, Naturwissenschaftliche Wochenschrift ix (1894) 310 bei Christ, ZDPV 22, 68.

<sup>.</sup>سوسن اسما<sup>ت</sup>جونی <sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Guigues, Le livre de l'art du traitement de Nagm ad-din Mahmūd, Beyrouth, 1903, p. 94\*. Steinschneider Heilmittelnamen der Araber [WZKM xi und xii, zitiert als: Sha] Nr. 1080 aus Gafiki und Serapion: susen: lilium. Berggren, Guide, Appendix: 859 lilium. Sissane für Lilium hat Foureau, Noms arabes et berbères de quelques plantes, Paris 1896, p. 38.

155

Dagegen, daß Irisarten unter šōšannā mitinbegriffen sind und namentlich für zgivov Mat. 6, 28. Luk. 12, 27 ,die Iris in allererster Linie der Wahrscheinlichkeit steht'1 wäre die Einwendung zu erheben, daß toig im Mischnischen, Syrischen und Arabischen m dem entlehnten griechischen Worte bezeichnet wird, daß man also zur Zeit der Entlehnung des Wortes für diese Pflanze keinen einheimischen Namen hatte. Am frühesten taucht אירום in der Mischna auf — spätestens im zweiten Jahrhundert. Es wird neben Efeu (קסום) genannt und ist jüdisch palästinisch zu אירוסה (אירוסא) aramaisiert.2 Die als Lehnwort und geben es durch sūsan mit irgendeiner näheren Bezeichnung wieder. So z. B. a) wilde, weiße Lilie مقملا موتن ابيض البري DBB (Bar Bahlûl ed. Duval) امن ما المانحوني (١٤٥ Pflanzennamen 47 DBB 851 zu سوسن المانحوني); das Öl توبره السوسي الاسهانعوني صعد وامتها Da die Wurzel offizinell war, gibt man für منا auch: معنا بمقما إمان السوسن ,حصنا وني. c) Zu تَاكِونَعُ Pflanzennamen 48. GALEN, ZDMG 39, 290: eine Art نوع من السوسن البري هُمَواهِ, آوية هُمُوهُ وَاللَّهِ السَّا وَفِي DBB 61. 909. d) Zu عَوْمُهُم بِصَوْمَ إِنْ الْمِرْي الْمِرْق الْمُوسِينِ الْمِرْق الْمُؤْمِلُ (Dasselbe meinen die an unrechte Stellen geratenen Glossen DBB 642 und 656 mit .(اموسن ارجوانی).

Wenn Maim. zu Ohol. 8, 1 מיבוש durch שירוש <sup>5</sup> erklärt, so bin ich geneigt, hierin ein altes Korruptel von שפענט ידע zu sehen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Christ, ZDPV 22, 80. Neugriechisch κρίνος alle lilienartigen Gewächse, namentlich aber Iris. Fraas, Synopsis 287.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ohol. 8, 1. Kil. 5, 8 T. III 78 2. Pflanzennamen 48. Krauss II 42. Irrig אילים mit falscher Erklärung: Bacher, Arab.-pers. WB des S. b. S. p. 37 hebr. — Es wäre zu erwägen, ob אידי (an dieser Stelle nicht: Reis) TŠví v 68 6 j vii 37 b 28 nicht hiehergehört. S. J. Löw, Reis (Z. f. Ass. xxi) 206 n. 1.

إذبه الم السمانيوني 3 BA Nr. 2451: السمانيوني 3

<sup>4</sup> قاسورس xyris, Berggren, Droguer, Ms. der DMG: Iris silvestris Dioskor., gladiolus foetidus. Espatule ou glayeul puant.

ميسنبر وهو النعنع العريض الورق breitblätterige Minze: Pflanzennamen 48 aus den Berliner Maim-Hss.; doch hat Derenbourg nur ميسنبر ohne die Glosse über Minze. عصنت Kaftor wa-Feraḥ 122by ed. Berlin, p. 757 ed. Jerusalem. Pflanzennamen 271.

Aus dem Syrischen haben die Araber das Wort als ايرسَا entlehnt = Mowaffaq 23 und 149 سُوسن اسمان څون. Ebenso Vullers und Kāšef er-rumūz bei Sha 212, der auch Avicenna, Ali ibn Abbas, Gāfikī, Abu 'Salt hat. Ibn Baiṭār i. 103. Guigues p. 4\* 48\* 50\* 82\* 94\*: ايرسَا الله yrisâ Iris florentina L. ايرسَا الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى ال

Die Irisarten, welche Diosc. 1, 1 p. 9 beschreibt, gelten für Iris florentina L., von der die offizinelle Veilchenwurzel stammt, und I. germanica L,¹ die dunkelviolette Schwertlilie, deren Wurzelstock ehemals auch offizinell war. Von diesen ist keine in Palästina einheimisch, aber beide werden dort viel kultiviert und Post 770 hält sie auch dort, wo sie im Freien vorkommen, für verwildert. Diese Irisarten tragen also mit Recht den fremden Namen īrsā. Allerdings heißt dann gerade die kultivierte Iris: wilde sūsan.² So z. B. bei dem aus syrischen Quellen schöpfenden Aßaf (ms. München): שושן ברא הוא איריון והוא נחלק לשני מינים האחר ניצתו לבנה והשני ניצתו תכלת עליהו

Von diesen Arten abgesehen hat Palästina eine Reihe einheimischer Schwertlilien. So die prächtigen I. Lorteti WBarb und I. Helenae WBarb.<sup>3</sup> Post, der für Iris allgemein den arabischen Namen sūsan gibt (767) hat außer den genannten noch neun einheimische Schwertlilien: I. Sisyrinchium (arab. zambak, 'onseil, khaitah<sup>4</sup>), I. histrio Rchb., I. Palaestina Baker, I. fumosa Boiss et Haussk. I. cretensis Janka, I. pseudacorus L., I. ochroleuca L., I. Sari

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. germanica L. wurde seit Forskäl auch in Ägypten nicht wieder gefunden und wird auch da nur in Gärten kultiviert vorkommen. Ascherson und Schweinfurth, Flore d'Égypte 149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> | Pflanzennamen p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Christ, ZIPV 22, 76 Post 770. J. Helenae auch in Ägypten. Ascherson und Schweinfurth, Flore d'Égypte 149.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ascherson und Schweinfurth, Flore d'Égypte 149: zambaq (Forsk.) 'anseyl (Schweinf.) kheytah (Aschers.).

Schott und *I. pallida* Lam. Die Identifikation von šošannā und *Anemone coronaria* weist Christ mit Recht zurück.<sup>1</sup>

Es kann nicht in Abrede gestellt werden, daß syr. und arab. sūsan für großblühende Irisarten steht. Da aber andererseits seit Boissier, Fonck und Christ feststeht, daß die weiße Lilie einen Bestandteil der Flora des heiligen Landes bildet² und sūsan auch für Lilie gebraucht wird, so kann man mit der jüdischen und christlichen Tradition šōšannā des Alten und zpivov des Neuen Testamentes ruhig weiter durch Lilie wiedergeben. Es liegt kein Grund vor, anzunehmen, daß in bautechnischem Sinne eine andere Pflanze, Lotus (Lagarde) oder Nelumbie (Leunis) gemeint sei. Das Wort selbst soll allerdings Lehnwort aus dem ägyptischen sššn, Lotus, sein. Es ist im aramäi-

<sup>1</sup> ZDPV 22, 79: "Es ist merkwürdig, daß die Bewohner des heiligen Landes, die ich kenne und über die Frage hörte, eine andere Blume in Vordergrund stellen: die Kronen-Anemone. Der Grund ist jedenfalls die unvergleichlich leuchtende Blutfarbe, die gehoben wird durch den blauschwarzen Knauf der Staubfäden im Zentrum der Korolle und das Vorkommen der Blume in großen Scharen. . . Es ist die augenfälligste Blume Palästinas. Doch widerstrebt es mir, das Wort κρίνα über den Bereich der Liliistoren auszudehnen. Obwohl einmal auch bei Syrern und Maimūnī für معالم المعالم المعا

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Post 803 Lilium candidum L., arab. zenboq. Standort: Rocks; Kesruwân (Lebanon). Übrigens hätte man schon nach der Nachricht des Dioskorides (s. unten S. 12) am Vorkommen der Lilie in Nordpalästina nicht zweifeln sollen. Christ, ZDPV 22.73 auf Grund des Boissien'schen Herbars. Die entgegengesetzten Angaben von Leunis, Synopsis § 718 und anderen sind zu berichtigen, doch ist anderer seits auch Hamburger, RE s. v. Lilie richtigzustellen, wenn er ganz ohne Grund sagt, daß die weiße Lilie in den Tälern Palästinas "den ersten Rang einnimmt".

<sup>3</sup> Lag. Mitt. 11. 15 ff. Die WBB s. v. ZDMG 46, 117. 247. Die Zusammenstellung mit سين weißer Marmor, ست weißes Zeug, سين Greis, Meier Wurzel-WB 81. Fürst und Ges. 8 9 ist verfehlt. Lag. Mitt. 11. 20. Die Kombination von mit سنوسن ist verfehlt; Lag. a. O. 19. Joret, Les plantes dans l'antiquité, p. xix. 163. 400 hat mehrfache Ungenauigkeiten.

schen šōšantā (targ., 1 pal.-syr., 2 syr., nsyr. 3) arab. susan, sausan, 4 np. susan, arm. šušan 5 erhalten; šōšannā steht in der Bibel in Psalmüberschriften, šōšan von Säulenkapitälen und dem Rande des bronzenen Meeres, mischnisch vom Kopfe des Nagels und der Warze des Ethrogs, während es im Targum und zum Teile auch in der syrischen Bibelübersetzung Blüte allgemein bedeutet. 6 Im hebräischen Sirach steht in der Schilderung der Herrlichkeit des Hohenpriesters als Parallele zu 72, Blüte, dürfte aber darum die Lilie meinen. 7

An die erste Stelle unter den Blumen rückte in früh nachbiblischer Zeit die Rose, so daß schon das Targum — durch des HL ,šōšannā unter Dornen' irregeführt — von der Rose unter Dornen spricht, was dann eine lange Reihe jüdischer Erklärer von Parhōn<sup>8</sup> bis Mandelkern beibehält.<sup>9</sup>

Mischnisch šōšannīm pl., als Blume auf Gräbern. Im Midrasch gilt es für Lilie, nur ausnahmsweise taucht einmal der Ausdruck šōšannā šellewārād auf (Lev. r. 23, 3. MCant. 2, 2), wie es scheint: Rosenblüte.

Die arabisch redenden Schrifterklärer und Lexikographen z.B. Abulwalid geben arab. sūsan und meinen die Lilie. pp erscheint

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Levy TWB: ,Lilie, überhaupt eine mit einem Kelch versehene Blume'. Levy meint die Blumenkrone, einen Kelch hat die Lilie nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schulthess s. v. 12.1aca aus Hos. 14, 6 Mt. 6, 28, \_aca Susanna Lc. 8, 3.

<sup>3</sup> Maclean: šūšanā, a lily.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fraenkel, Aram. Fremdw. 143. Es gibt nach Delitzsch auch zwei assyrische Pflanzennamen, die vielleicht zu erwähnen sind, šišnu und šišānu. Delitzsch HWB 694.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hübschmann, Arm. Gr. 1. 2, 314. <sup>6</sup> Lag. Mitt. 11. 18.

<sup>8 &#</sup>x27;מודים ארום' 65 d.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Concordanz s. v. rosa (al. lilium). LUTHER übersetzt ,mit den Juden (Winer RWB) ebenfalls Rose. REJ 18, 108.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Jetzt ist als Gräberschmuck in Palästina Aloe vera L. verbreitet, Post 783, doch wächst auch die Gräberpflanze der Griechen, Asphodelus ramosus L. (Lenz 302, Висиногд, Die drei Naturreiche nach Homer 214) in Palästina, Post 783.

als Glosse in den großen Halachot,1 bei Ibn Esra,3 bei Mēīr Aldabi,3 der sagt, sie sei der Rose ähnlich, aber weiß. Er gibt ihre medizinischen Kräfte au, an die man noch im 19. Jahrh. geglaubt hat.4 Europäische Schrifterklärer bieten romanische und deutsche Glossen. Romanisch: giglio hieli(lili), אילי ist bei D. Kimchī WB statt ייאילי zu lesen. לידי liri in einem anonymen Kommentare zum HL und im Buche Asriel. 6 Lilio und lilg hat Elia Levita,7 lilgen auch JAKOB HERSCHEL EMDEN,8 der die Blätter in Öl auf Wunden zu legen empfiehlt, was auch Baruch Lindau 9 tut. Der Arzt Tobijja Kohen gibt für Lilium album türkisch: zampaķ.10 Arabisch نبق; zanbaķ (aus pers. zanbah Lag. Mitt. 11. 20) steht a) für Iris Sisyrinchium L. und I. germanica L. (Forsk. Lix, Ascherson und Schweinfurth, Flore d'Égypte 149), b) für Polianthes tuberosa L. (Guigues 13 \* 66 \* 96 \*, der es auch für Jasminum Sambac hat), e) für Lilium candidum (Forsk. cix., 11 Post 803), d) für Jasminum Sambac L. (Nyctanthes Sambac Forsk. Lix) (Ascherson und Schweinfurth 103. Guigues 13\*, Woenig, Pflanzen Ägyptens 235, 344) e) für Öl dieser Pflanze, huile de zambac (Berthelot, La chimie au moyen âge 1 (1893) 111 JACOB, Altarabisches Beduinenleben<sup>2</sup>, p. 52 Sha Nr. 950. Pflanzennamen 265. hieher zu ziehen Vullers جنبد ,syr. ' = رد , څل ?), f) für Pancratium (so im Ms. der DMG) expansum, Berggren 868 زُنبق zumbak.12

Wie bei Kimchi steht auch bei Salomo Ibn Melech violi (יואולי), 13 doch meint er die Lilie, denn er hebt hervor, die Blüte sei sechs-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hal. ged. 70 33, 35 Hildesh. and ed. Ven. — Eschkol. 1. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Salfeld HL 68.

<sup>3</sup> s'bīle 'emūnā v f. 77 h Aust.

<sup>4</sup> RICHTER, Arzneimittellehre, 1832, 11. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibn Esra: Salfeld HL 69. REJ 17, 117.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> SALFELD HL 106.

<sup>7</sup> Tišbi sv. Tm. GRÜNBAUM, Jüd.-deutsche Chrest. 483.

<sup>8</sup> Migdol 'oz 664. 9 Rēšīt limmūdīm 80a. 10 Ma'ase Tobijjā 152a.

<sup>11</sup> Σαμβάγι Forsk. p. xxiv.

<sup>12</sup> Vgl. noch نمكن; senbak, Convolvulus hederaceus Forsk. LXIII.

<sup>13</sup> Michlal Joff HL 2, 1.

teilig und weiß. Die Bemerkung rührt von Ibn Esra her und verdient als eine der seltenen Pflanzenbeschreibungen der jüdischen Literatur mitgeteilt zu werden: "Manche halten šōšannā für eine weiße Blume von gutem, aber betäubendem Geruche und diese Erklärung stimmt mit der Etymologie des Wortes überein, da die Blume stets sechs weiße Blumenblätter hat und innerhalb dieser wieder sechs lange, stangenförmige Zweigchen — die Staubfäden —. Allerdings muß dann das Schriftwort: "seine Lippen Lilien" auf den Geruch und nicht auf die Farbe bezogen werden." Letzteres ist dem Kontexte entsprechend und wird auch von Neueren vielfach angenommen.

Sonst ist allerdings nicht viel von botanischer Beobachtung der Lilie zu verzeichnen. Der Midrasch hebt einigemal hervor, wie saftstrotzend sie sei. D. Kimchi erläutert zu Hosea 14, 6, sie habe keine Wurzeln, sei leicht zu entwurzeln, darum werde Israel auch mit den tiefwurzelnden Bäumen des Libanon verglichen. Die Lilie wendet ihr Herz nach oben — wohl vom Gipfeltriebe der Palme übertragen —: 1 Israel wird erlöst, wenn sein Herz sich bußfertig Gott zuwendet. Die Lilie wird unter Dornen zerstochen, doch bleibt ihr Herz Gott zugekehrt: so Israel. Trotz aller Steuern und Abgaben an die Fremdherrschaft bleibt es seinem Gotte treu. 2

Der Midrasch etymologisiert: šeššōnīm, die Lernenden,³ der Sohar:⁴ die ,sich ändernde' Blume: zu Anfang — als Knospe — grün, später rot (oder?) weiß. Hier dürfte die Feuerlilie erwähnt sein, die in der älteren Literatur nicht vorkommt.

Abravanels Bemerkung, daß die Lilie unter Einwirkung des Taues aufblüht, während strömender Regen sie hinwegspült, ist erst aus dem Schriftverse Hos. 14, 6 erschlossen.

Im Sohar sehen wir die beiden Erklärungen Lilie und Rose zusammenfließen. Der Sohar beginnt mit der Erläuterung des Schrift-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pflanzennamen 113. — Midr. Ps. 45:

כשם שהשושנה הזו פורחת ולבה למעלה — יהא לכבכם מכוון למעלה כשושנה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lev. r. 23, 5 MCant. 2, 2 § 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. Ps. 45, 1 und Machiri Ps.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I. 221 a III. 170 a.

wortes: ,wie die Lilie unter den Dornen'. Da wird die Bemerkung eingeschaltet, es gebe verschiedene Arten der šōšannā: die weiße, d. i. die Lilie, die rote, d. i. die Rose. Zunächst wird das Wort auf erstere bezogen: so wie die Lilie dreizehn (?) Blätter hat, so umgeben dreizehn Attribute Gottes schützend die Gemeinde Israels. Darum wird Gott zu Beginn des Schöpfungswerkes ein zweitesmal erst genannt, nachdem auf die erste Nennung dreizehn Wörter gefolgt sind. Durch die fünf bis zum dritten Gottesnamen folgenden Wörter<sup>1</sup> wird auf die fünf die šōšannā umschließenden großen Blätter - also die fünfblätterige Rose! - als auf das Heil hingewiesen, wie denn geschrieben steht: ich erhebe den Kelch des Heiles, den Kelch der Eulogie, der, den fünf Blättern der Rose entsprechend, auf die fünf Finger aufzusetzen ist. Die Rose, das ist der Segenskelch! Die auf das dritte 'elōhīm folgenden Worte aber sind die ersten fünf Worte des Schema, während das sechste Wort: 'ehād die alles zusammenfassende Wurzel der sösannä bedeutet.<sup>2</sup> Dies läßt sich aus der verworrenen Darstellung der beiden Soharstellen herausschälen. Die dreizehn "Blätter" der Lilie dürften auf die sechs Perigonblätter, die sechs Staubgefäße und den Griffel gehen. Die sechs Perigonblätter erwähnt der Sohar ausdrücklich:3 er sagt daselbst, die Lilie habe zwei Farben - weiß und rot -, der Apfel aber drei. Das kabbalistische Asriel-Buch sieht in den sechs Perigonblättern die sechs Flächen des Körpers.4

Im Sohar wird weiter ausgeführt: Solange die Blüte geschlossen (מחימא אמימא) ist, hat die Knospe keinen Duft, sie wird darum unter Dornen nicht gesucht und gesammelt: erst wenn der Duft der geöffneten Blüte entströmt, findet und sammelt man sie: so Israel, wenn es Buße tut.<sup>5</sup> An die rote Rose erinnert den Kabbalisten die rote Kuh<sup>6</sup> und auch mit dem Schriftworte: seine Lippen sösannim ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So unter Vergleichung von Sohar III. 233 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sohar 1. 1a; 111. 233b.

³ пл. 286 в и.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Salfeld HL 106.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> III. 233 a. b. Vgl. Isak Ibn Sahula. Salfeld, HL 160.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> נוו. 180 מומקא כוורדא.

ihm die Rose gemeint.<sup>1</sup> Die Gemeinde Israels wurde der Rosenlippen im Liebeskusse des Weltenkönigs teilhaft, von dem es heißt: "Er küsse mich mit den Küssen seines Mundes.'<sup>2</sup>

In den Tiķķūnīm³ wird das Thema variiert und weitergeführt. Die Lilien, unter denen der Geliebte weidet, sind das Morgen- und Abend-Schema, die fünf Blätter die ersten Wörter desselben, die dreizehn Blätter der Zahlenwert des letzten Wortes: 'eḥād.

Die "šōšannā der Täler" wird mit Rücksicht auf den Standort nicht die weiße Lilie meinen. Die daneben genannte Blume, hābaṣṣeleth ha-šārōn ist eine Herbstzeitlose, vielleicht die an der Küste und in der Niederung wachsende Colchicum Steveni Kunth, während heute in Sarona bei Jaffa die Meerstrand-Narzisse, Pancratium maritimum L. für diese biblische Pflanze gehalten wird. Pancratium maritimum L. heißt heute sūsan und dürfte der "šōšannā der Täler" am besten entsprechen.

Der Amora R. Judan<sup>6</sup> hält — wie die Pešitta — häbasseleth und šōšannā für Synonyma und R. Samuel B. Meir schließt sieh in seinem Kommentare dieser Meinung an.<sup>7</sup>

Eine besondere Art, šōsannath ha-melech, erwähnt die Mischnah und meint damit die weiße Lilie, da derselbe Ausdruck bei Dioskorides diese meint. Obwohl die weiße Lilie zu den Griechen und Römern aus Syrien kam, glaube ich die hebräische Benennung als Übersetzung von κρίνον βασιλικόν ansehen zu müssen.8 Denselben Aus-

<sup>1</sup> пп. 140 в 295 в.

² ин. 287 °.

<sup>3</sup> Kap. xxv Ende, xxvi Anfang.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Post 809. Narcissus Tazetta L. für habasseleth — Post 776 Furrer in Schenkels Bibellexikon — ist durch die Geschichte des Namens Narzisse so gut wie ausgeschlossen. Phanzennamen 174, 265.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ascherson und Schweinfurth, Flore d'Égypte 149. ZDPV 22, 68. Fonck 56. Post 777. Pancratium illyricum Forsk. 209: susann.

<sup>6</sup> Cant r. 2, 1 § 3. BACHER, Ag. d. pal. Am. 111. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Kommentar zum HL ed. Jellinek z. St. השל פלה.

<sup>8</sup> Kil. 5, 8 T. III. 78 2 S. unten S. 15. Daß der griechische speziellere Ausdruck in Palästina Aufnahme fand, ist nach der Analogie von δαμασαηνά, κέδρος, νικολαος, περσικά usw. für einheimische Kulturgewächse nicht verwunderlich.

Šošannā. 163

druck hat die syrische Übersetzung des Sirach 39, 14. 50, 8. die Syrer in der Erklärung des ihnen fremden Ausdruckes schwanken, dürfte er aus dem hebräischen Originale beibehalten sein. Im aufgefundenen hebräischen Texte steht der Ausdruck (50, 8) nicht. Maimūnī und Bar Serõšewaj halten die Königs-šõšannā für Anemone coronaria L., an welche sie aus demselben Grunde denken, aus dem diese Pflanze auch für šōšannā überhaupt gehalten wird.2 Die Erklärung des jerusalemischen Talmud zur Stelle ist leider korrupt: sie scheint zeiver gelautet zu haben.3 R. J. Siponte rät auf die Rose, R. Simson aus Sens lehnt aber diese Erklärung ab. Der Zusatz hamelech führte Salomo B. Samuel auf שאה ספרם شاه اسفر, Ocimum Basilicum L., Buxtorf auf: Königskrone, Fritillaria, von der Post<sup>3</sup> in Palästina fünf Arten fand. Ein Schulbeispiel philologischer Pedanterie ist es, wenn Rosenmüller für HL 5, 13 - seine Lippen Lilien, von fließender Myrrhe triefend - an die Fritillaria denkt und die Honiggrübchen an der inneren Basis der Perigonblätter für ,fließende Myrrhe' in Anspruch nimmt. Eine šōšannā-Art, die ich Pflanzennamen 380 erwähnt habe, ist zu streichen: in שושנת כרמל ist nur Dittographie des vorhergehenden ששנת, wie alle Zeugen haben. כרמל ist korrumpiert aus קורמל, und das ist der Sing. zu קרמילין, eine Cucurbitacee, die ich bei Krauss II. 569 behandelt habe und die eine Luffa oder eher eine Bryonia sein wird, da wir die hebräischen Namen der sonstigen Cucurbitaceen Palästinas kennen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es wird wohl Anemone (Post 36) und nicht Ranunculus asiaticus L. gemeint sein. Post 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. oben S. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Krauss II. 540.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bacher brieflich. Vgl. Bacher S. b. S. p. 66, hebr. Nr. 730 Pflanzennamen 152.

<sup>5 804.</sup> 

<sup>6</sup> j. Sukka III. 53 d 40.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> בשעיה וכקרטל Theg. 618 15 und alle früheren jerusalmī-Ausgaben. T. noch LA. קריבול R. Šimšon Neg 11 4: ראש, ובקוטין Sukka 24° Jerusalem: שניבן. Wie mir L. Grühlut 22. xi. 07 schreibt, lesen manche Targumausgaben für בשלין Jes. 34 13, Hos. 9 6: קרטלין Mir ist diese jedenfalls falsche Lesart unbekannt. קרטלין selbst war von mir schon Pflanzennamen 357 als verdächtig bezeichnet worden. Es wird ein alter Fehler für קרטובין oder קרטובין vorliegen.

Die erste unter den Blumen ist die Lilie und unter den Lilien die erste die der Täler, denn während die Berglilie leicht welkt, wird die der Täler immer saftstrotzender. Sie ist darum das Bild der Frommen, lehrt R. Eleazar B. Pedath im dritten Jahrhundert. Schon früher hatte R. Simon B. Jochaj gepredigt, das Angesicht der Frommen werde dereinst in siebenfältigem Freudenglanze erstrahlen wie die Lilie, die hier neben Sonne und Mond, neben Firmament und Gestirnen, neben dem Blitz und dem goldenen Leuchter des Heiligtums genannt wird. Hieran anknüpfend wird die Lilie späteren Kabbalisten ein Bild der Auferstehung.

Eine bildliche Darstellung der Lilie scheint auf den Schekeln und Halbschekeln beabsichtigt zu sein, die man Simon dem Hasmonäer, neuerdings dem Aufstande von 66—70 zuschreibt.<sup>4</sup> In einer assyrischen Zeichnung will Bonavia die weiße Lilie, Madonna = Lily, erkennen.<sup>5</sup> Aus dem Mittelalter sind die Lilien der Wappen jüdischer Adelsgeschlechter zu erwähnen.<sup>6</sup>

Šōšannā ist weiblich, daher wird die Geliebte ihr, der Geliebte aber dem männlichen Apfelbaume verglichen.<sup>7</sup> Daher wurde Susanna Frauenname, am frühesten bei der Heldin des Susanna-Buches vorkommend.<sup>8</sup> Der Name ist weit gewandert und hat sich in neueren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bacher, Ag. d. Pal. Am. 11. 492 n. 3. דרטיבו MPs. 80 Anf. מרטיבים Lev. r. 23, 6. M. Cant. 2, 1 § 1. 2. 3. 2, 2 § 6. Raschi zu Ps. 45, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bacher a. O. 76 nach MCant. 2, 1. MPs. 1, 3 § 20 Buber Vgl. noch במרלים Pflanzennamen S. 85. Die Lilie der Täler = die Seele: Behinath 'öläm p. 52 Hirschfeld.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bacher, Ag. d. Tann. 11. 146. Sifre 11. 10. 47. Hoffmann, M. Tann. 6 23. Pesikta 179 b. Buber zu MPs. 11, 6 und zu Machiri Ps. 80, 1. Poetisch verarbeitet bei Sachs, Stimmen 11. 63, der allerdings wie immer auch hier Rose für śūśannā setzt. Gamaliel di Monselice, Pirkē Sirā 96 mantua.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Schürer 1. 636. REI Actes p. cciii.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bonavia, The flora of the assyrian monuments 1894, p. 31.

<sup>&</sup>quot; REJ xv. 123. Jew. Enc. s. v. Coat of Arms.

<sup>7</sup> R Samuel b. Meir, IIL, z. St. ed. JELLINEK.

<sup>\*</sup> Lag. Mitt. 11. 21 Σουταννα Onomasticon 56 19, 66 2, 179 31 Lagarde: αρίνον, lilium. πρόπ το πισισ Juchasin 238 b London. Seder hadoroth Jahr 3521. 1. 125 Warschau. Jellinek, Beth hamidrasch vi. 126 ff. Die jüdischen Quellen sind im Artikel Susanna in der Jew. Enc. übergangen.

Sprachen vielfach erhalten (span. Azucena¹ deutsch und französisch Susanne, Suzanne, magyar. Zsuzsanna mit mehreren Koseformen), mußte aber in neuester Zeit dem englischen Lily weichen. Als Familienname gehört Ibn Šōšan² hieher, während der Gaon Šešnā³ und der gleichnamige Vater des Gaons Amram zu dem biblischen Eigennamen Šēšān gehören dürfte.

Die Stadt Susa (šūšan<sup>4</sup>) hat nach den Zeitgenossen Alexanders des Großen ihren Namen von der Lilie, die in Persien σοῦσον heißt.<sup>5</sup> Die "Königslilie" κρίνον βασιλικόν heißt nach der Glosse bei Dioscorides syrisch σασᾶ, Wiener Hss.: σαλᾶ, was auch nur aus σοῦσον entstellt sein wird. Des Dioskorides Königslilie" ist die weiße Lilie, Lilium candidum L. und ist mit šōšannath ha-melech der Mischna identisch. Dioskorides berichtet, die zu Salben geeignetsten Lilien wüchsen in Syrien<sup>7</sup> und Pisidien, die feinste Liliensalbe komme aus Phönizien und Ägypten.<sup>8</sup> Die Salbe hat ihren heimatlichen Namen σοῦσινον μύρον nach Griechenland und Rom mitgebracht.<sup>9</sup>

Israel gleicht der Lilie. In vielfacher Parallele führt Abin diesen Vergleich durch. Wie die Lilie in der Sonnenglut welkt, aber im Tau frisch erblüht, so ist Israel welk und erblüht erst, wenn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> GRÜNBAUM, Jüd.-span. Chrest. 29. 33. BRÜLL, Jahrb. VIII. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gall. jud. 15. *REJ* xv. 122. Ein Selbstmörder Ibn Šūšan aus Toledo: Juchasin 230 London. Über die Familie *Sassoon* s. *Jew. Enc.* sv. Bensasson, *Z.f. H. B.* 1907, 100.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> שישוא Neubauer, Chron. i. 62 16 Eskol i. 8 5 Auerbach. אישוא Neubauer Chron. i. 187 26, ii. 230 17. שישוא 15. Müller, Einl. Resp. d. Gaon. 63. Kohut, Ar. s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lag. Mitt. 11. 16. Auch keilschriftlich so. Bibl. אינים und davon שושכיא und Gesen. 14 s. v. Mischna: Midd. 1, 3 Kel 17 9. Talmud: s. Jastrow s. v. Neubauer, Géogr. 381. Im Rätselgedichte Rosin, Reime 1. p. 145 n 9 steht für Lilie: עיני איני.

5 Athenaeus xii. 513 f. und Schweighaeuser z. St.

<sup>6 1. 451</sup> dazu 11. 541, Fraas 286. 7 1. 452. 8 1. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Theophrast bei Athen xv. 689d und Schweighaeuser z. St. Hippocrates 11. 561 Kühn, daraus Galen xix. 82. — Galen vi. 220. xix. 743. Paulus Aegineta, Steph. Byz. und Eustathius bei Diosk. 11. 368. Salm. Exercc. Plin. 861, und homon. hyl. iatr. 22 F. 23 A. Susinum Plin. xiii. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Bacher, Ag. d. Pal. Am. III. 411 nach Lev. r. 23, 6 MCant. 2, 2 § 6. Poetisch bearbeitet sind die Lilien-Vergleiche des Midrasch bei Sachs, Stimmen II. 159 f und die Anmerkung dazu p. 297.

der Schatten Esaus vergeht und Gott wie Tau für Israel wird.¹ Wie die Lilie in ihrem Dufte vergeht, so Israel in der Ausübung der Gebote. Wie die Lilie um ihres Duftes willen da ist, so die Frommen um der Erlösung willen. Wie die Lilie zu Anfang und Ende der Mahlzeit auf dem Tische der Könige erscheint, so Israel in dieser und der kommenden Welt. Wie die Lilie unter den Pflanzen, so ist Israel kenntlich² unter den Völkern. Wie die Lilie für Sabbat und Festtage, so wird Israel für die künftige Erlösung vorbereitet.

Die Lilie unter Dornsträuchern<sup>3</sup> ist, nach Chanan aus Sepphoris, wer im Trauer- oder Hochzeitshause die Segenssprüche, oder in der Versammlung Unwissender das Schema und seine Benediktionen rezitiert.4 Die Lilie unter Dornsträuchern ist auch Rebekka, die in böser Umgebung rein gebliebene.<sup>5</sup> Ähnlich die Söhne Korahs.<sup>6</sup> Das Bild wird vielfach verwendet: Israel aus Ägypten schwer herauszuholen, wie die Lilie aus Dornsträuchern.7 Ebenso verhält es sich nach dem Einzuge in das heilige Land zu den Eingeborenen8 und endlich bei der künftigen Erlösung, wo das Dorngestrüpp ausgerodet werden muß, ehe die Lilie gepflückt werden kann.9 Der heilige Sänger betet für Israel. die Lilie unter Dornen, die zerstochen wird, daher die Psalmüberschrift: 'al šōšannīm.10 Trotz der Stiche bleibt der šōšannā ihre Schönheit und Röte - hier dem Targum folgend: die Rose gemeint —: so Israel unter den Heiden. 11 Israel spricht: Ruht des Herrn Schechina auf mir, so bin ich wie die Narzisse des Paradieses und meine Taten wie die Rose im Tale desselben, verläßt mich aber um meiner Sünden willen die Schechina, so gleiche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hosea 14, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jesaja 61, 9.

<sup>3</sup> HL 2, 2. 2007 nicht etwa Dorn, Stachel, sondern Dornstrauch.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bacher, Ag. d. Pal. Am. 111. 675.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bacher, a. O. 11. 243 aus Gen. v. 63 Anf.

<sup>6</sup> M. Ps. 45, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bacher, a. O. H. 76: Eleazar b. Pědath.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bacher, a O. III. 358 Berechja

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Bacher, a. O. III. 78 Aibo.

<sup>10</sup> Raschi, Ps. 69, 1.

<sup>11</sup> Raschi HL 2, 1.

ich der Rose unter Dornen, deren Blätter zerstochen und zerrissen werden wie ich vom Elend des Exils.¹ Daher die Bitte um Erlösung: Aus den Dornen lies die Lilie auf,² und das Bild Gabirols für Abraham: Im Dorngestrüppe blühte er auf wie eine Lilie.³ Auch im Sohar noch — auf die Rose bezogen —: Israel unter der Menge, wie die Rose unter Dornen, über welche sie hervorragt,⁴ oder Israel, die einzigartige Rose unter den Blumen der Erde.⁵

Lasset eure (guten) Werke saftvoll sein wie die Lilie, so erklärt Achā aus Lydda die Überschrift des achtzigsten Psalms.<sup>6</sup> Derselbe erklärt: Wenn diese Augen tief auf mir ruhen, übe ich gute Werke, saftvoll wie die Lilie der Tiefe, und stimme an den Gesang aus der Tiefe.<sup>7</sup> Abbā bar Kahānā läßt die Gemeinde sprechen: Gott liebt mich auch, wenn ich in die Tiefen der Bedrängnis versenkt bin, befreit er mich aber, so kommen meine liliengleich saftstrotzenden Triebe und Gesänge<sup>8</sup> zum Vorschein.<sup>9</sup>

Lilie der Tiefe — das ist Naḥšōn b. Amīnādāb, der allen voran sich unerschrocken ins Meer wagte. Lilie der Tiefe wurde Israel, als es am Meere Gott schaute. Dem Sohar ist diese Tiefe die Urtiefe, der Urgrund alles Seins. 2

"Lilienumzäunt" <sup>13</sup> wird einmal auf die Worte der Lehre, <sup>14</sup> sonst auf das Synedrion, die wie auf runder Tenne sitzenden siebzig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Targum HL 2, 1. 2.

 $<sup>^2</sup>$  Pizmon f. d. 17. Tammuz: שחוק לקום מושן. S. Prins, Abudr.p. 75 n.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Prins, p. 17: כמשוכת הדק פרה כשושן.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> כוכרא בין כוכין Sohar ז. 137° זוו, 37°.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> п. 189 <sup>в</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bacher a. O. III. 145 aus MPs. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ps. 130, 1. BACHER a. O 149 aus MCant. 2, 1.

שרון - שיר <sup>8</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> BACHER a. O. 11 498 aus MPs. 1, 20. MCant. 2, 1. Ähnlich BACHER III. 384 Berechja. MCant zutta p. 25 Buber.

<sup>10</sup> Machiri Ps. 69, 1.

<sup>11</sup> Daselbst.

<sup>12</sup> I. 221a, III. 107a.

<sup>13</sup> HL 7, 3.

<sup>14</sup> BACHER a. O. 111. 265 aus MPs. 2, 20. MCant. 7, 3.

Ältesten, bezogen.¹ Auf dasselbe wird die Psalmüberschrift šōšan 'ēdūth' gedeutet, wie in Targum und Midrasch die Überschriften von Ps. 45, 69 und 80. Zu Ps. 45 erläutert Raschi ausführlich: der Sang gelte den Gelehrten, die zart und schön sind wie die Lilie und voll guter Werke wie diese saftstrotzende Blume. Sonst sieht man im Lilienzaune auch den Zaun des Gesetzes, der Israel einhegt und, obwohl luftig und leicht, nicht eingerissen wird.³ Eine Anspielung auf die rote Lilie findet der große Agadist Levi in diesem Bibelverse.⁴

Mein Geliebter ist hinab in seinen Garten gegangen zu den Balsambeeten, in den Gärten zu weiden und Lilien zu pflücken.<sup>5</sup> Mein Geliebter — Gott — ging hinab in seinen Garten — die Welt — zu den Balsambeeten — zu Israel —, in den Gärten — den Völkern der Welt — zu weiden und Lilien — die Frommen — zu pflücken, die Gott im Tode aus ihrer Mitte entfernt, so legt R. Simon b. Lākīš den Schriftvers in einer Trauerrede aus.<sup>6</sup> Sonst sieht man in dem Garten Synagogen und Lehrhäuser, aus denen die Frommen hinweggeholt werden.<sup>7</sup> Im Targum, wie immer auf die Rose bezogen: Wie einer, der aus den Beeten Rosen pflückt, hat Gott Israel in Babylon aufgelesen. Gott liest die Verdienste des thoralernenden Israel auf, um sie in sein Gedenkbuch einzutragen.<sup>8</sup> Der unter Rosen weidet: die Taten der gegen Amalek unter Josua ausziehenden Frommen gleichen der Rose.<sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Васнев a. O. III. 545. Targum HL. Abot Natan 2 Anf. Jelamdenu bei Ar. Grünhut, Likk. v. 92 b. Tanch. Debar. 3. Gen. r. 74, 15. Sohar III. 233 a, Ibn Esra z. St.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ps. 60, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Snh. 37 <sup>a</sup> Bacher a. O. III. 609. Pes. r. 35 <sup>a</sup> <sup>b</sup>. Raschi z St.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bacher a. O. H. 387. MPs. 2, 12, 79 n. 1. Buber. MCant. und Abot Natan 2 Anf. Lev. r. 12 und 19. Pes. r. 35 b Friedmann z. St.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> HL 6, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> BACHER a. O. 1. 401.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> MCant. z. St.

<sup>8</sup> Raschi z. St

<sup>9</sup> Targum HL 2, 16.

Šōšannā. 169

, Seine Lippen  $\bar{s}\bar{o}\bar{s}ann\bar{\imath}m'$ : die Lippen der Lernenden ( $\bar{s}e\bar{s}\bar{s}\bar{o}n\bar{\imath}m$ ), der Weisen, die mit der Thora sich beschäftigen.

Henoch wird bei Lebzeiten der Erde entrückt, wie man die Lilie pflückt, ehe sie ihren Duft verliert.<sup>2</sup>

Kränze aus Lilien gebühren dem König.<sup>3</sup> Ein König entdeckt in seinem gänzlich verwilderten Obstgarten eine sösannā šell'wārād, also wohl eine Rosenblüte und steht um der einen Blume willen von der Ausrodung des Gartens ab: also übte Gott dem ganzen Menschengeschlechte gegenüber Schonung um Israels willen.<sup>4</sup>

Chanoch Sundel Lurie erläutert in seinen 1842 erschienenen naturphilosophischen Betrachtungen zu perek šīrā<sup>5</sup> den Schriftvers: ,Ich will Israel wie Tau sein, es blühe wie die Lilie' folgendermaßen. Seien wir empfänglich für den göttlichen Ruf zur Buße, wie die Lilie für den Tau, der sie befällt, empfänglich ist. Die Naturforscher nehmen an, daß der Duft der Blüten (sosannim in weiterem Sinne) vom Tau stamme. Dieser befällt zwar alle Pflanzen gleicherweise, der Schöpfer aber hat der zum Duften bestimmten Lilie den nach oben geöffneten Blütenbecher verliehen, damit er die Tautropfen aufnehme, während diese bei anderen Pflanzen auf die Außenseite fallen und, statt aufgesogen zu werden, zu Boden fallen. Der Tautropfen aber wird in der sösanna zum Wohlgeruch. Darum heißt Israel hăbbaşşelet, d. i. die noch zur grünen Knospe gefaltete Blüte, die aber durch den Tau des göttlichen Wortes zur farbenreichen šōšannā erblüht. Lurie denkt wohl an die in die Kelchblätter eingeschlossene Rosenknospe. Er führt dann weiter aus, wie die grüne Hülle der Körper, die umschlossene, gefaltete Blüte aber die Seele sei, die in Leiden geläutert die Hülle abstreift und in Buße und guten Werken erblüht.

Zur Vergleichung sei aus dem Bibellexikon des Peter Bod, eines ungarischen protestantischen Schriftstellers (geb. 1712), folgendes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> HL 5, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sohar 1. 56 b. Kompliziertere kabbalistische Deutung Sohar 111. 263 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MPs. 45, 1 auch Machiri. Ziegler, Königsgleichnisse 9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ziegler, Königsgleichnisse 291.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> f. 51 b Preßburg. <sup>6</sup> Leksikon, 1746 s. v. liliom.

angeführt: 'Die Lilie ist Symbol der Kirche. Wie die Lilie unter Dornen: so wie uns die Lilie lieber ist als die Dornen, so die Kirche lieber als die Gesellschaft der Ungläubigen. Wie die Lilie von den Dornen, so wird die Kirche von den Ungläubigen verletzt. Besonders aber ist die Lilie Sinnbild des einzelnen Gläubigen. "Dein Bauch ein lilienumhegter Getreidehaufen": in deiner Gemeinde ist die reiche und gesunde seelische Nahrung umgeben von Gläubigen, die von Glauben und guten Taten duften. Das Lilienöl ist Wöchnerinnen zuträglich, d. h. die duftende und kräftige Wissenschaft Christi, mit der er seine Kirche in ihrer Not belebt und sie befähigt, selbst in Leiden viele Söhne zu gebären.'

Die kirchliche Symbolisierung der Lilie, zum Teile auf der jüdischen fußend, klingt noch in Delitzschs Kommentar zum HL stark nach. Die symbolische Bedeutung der Lilie in der christlichen Welt geht auf die Bilder des Hohenliedes zurück. Die himmlische Reinheit ward in der Lilie — der Madonna-Lily der Engländer — angeschaut und mit Lilienblüten ohne Staubfäden wird der Engel der Verkündigung dargestellt. Hermann Christ gibt¹ eine kurze Zusammenfassung der Darstellungen der weißen Lilie auf Bildern von Mariä Verkündigung. Die ältesten weist er bei Simone Martini (gest. 1344) und Lippo Memmi (1357), Lionardo da Vinci (1519) — auch Botticelli malt den Erzengel mit der Lilie — bei Hubert und Jan van Eyck (1432), bei Hans Holbein d. Ä. (1524) und anderen nach.

Die jüdische Dichtung, auf Sprachschatz und Bilder der Bibel angewiesen, verwendet die šōšannā im Sinne der Bibel und der Agada, so daß bei synagogalen Dichtern šōšannā ohne weiteres für Israel steht. So im bekannten Ḥanukkaliede² eines Mordechaj:

Alles Öl ward unrein von Leichen, Doch mußte den Lilien zum Zeichen Der letzte der Krüge gereichen.

Wie die biblischen Wendungen und Bilder die Phantasie der jüdischen Dichter beherrschen, ist am Beispiele der šōšannā bei dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ZDPV 22, 65 f. Hehn <sup>6</sup> 250.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mā'ōz ṣūr. S. Jew. Enc. s. v.

größten, bei Jehuda ha-Levi augenfällig zu zeigen. Wo er šōšannā neben der Rose —  $w\bar{a}r\bar{a}d$  — erwähnt, meint er jedenfalls die Lilie; der weißen Lilie wird ein duftiges Gewand verglichen, das dem Dichter geschenkt wurde:

Konnt' es der Sonne Glanz entziehn? Hat es der Lilie Blättern ihn entliehn?

Die rote Lippe, der *šōšannā* verglichen, wird die Feuerlilie meinen, doch kann auch die Rose gemeint sein; 3 obwohl dies bei arabischsprechenden Schriftstellern unwahrscheinlich ist.

Die Lipp' der Feuerlilie nicht vergleichet, Die edle, deren Farbe nicht verbleichet.

"Rubinen-Lippen, Perlen-Zähne, Augen mit des Pfeiles Blitzen, der Schläfen Pracht wie roter Lilien".

Das biblische Bild: seine Lippen Lilien (שבחותי שי) (HL 5, 13) ist in der Verbindung von לחי שושן nicht bloß bei ihm beliebt. Das Blumenblatt selbst als Wange (לחי) angesehen: Sie lacht meiner Zähren, wie die Lilie lacht, ob auch der Wolken Träne ihre Wangen netzt. Der Dichter begrüßt den nahenden Frühling:

Die Wolke erbarmt sich der durstenden Au Gleich Liebeszähren Auf Lilienwangen schon senkt sich ihr Tau.<sup>7</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. p. 200 Nr. 137, Z. 17 Brody: in seinem Garten ורד ושושנה חברו והתערבו כל נתקו

Auch: ציץ ושושן וו. p. 217, Nr. 6, Z. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1. p. 181, Nr. 122, Z. 6:

אם גזלה לבנת מאור שמש או מעלי שושן מאָספת

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 11. p. 323, Z. 13: עמר כי בעיניו עמר נכבד מנהו יחד נכבד מנהו כי בעיניו אם - להיו

 $<sup>^4</sup>$  н. р. 13, Nr. 8, Z. 3: ארכה אדמה כשושנה הוד החד.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H. p. 54, Z. 23: להי שושן וייני קושמים. I. Noten p. 172 Brody: Tarschisch p. 44: שושן לחודם; p. 45 החוד בשושן, Gabirol: ihre Lippe wie die Lilie, rot wie Blut. Brody und Albrecht, p. 38, Nr. 36, Z. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> II. p. 234. Z. 17: השהק ודמעת עב עלי להיה כשושנה תשהק ודמעת ידמעת אלי

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> I. p. 171, Nr. 113, Z. 1.

רחמי עבים יהמיו לערונת גן ירק בדמעות חשק מלם כלחי שושן נזרק

An anderer Stelle:

Weiter steht dann Lilie schon direkt an Stelle der Lippe: 'das Haar beginnt sein fein Gewebe um die Lilien zu weben'.² 'Mein Geliebter ist hinabgegangen in seinen Garten . . . . zu weiden in den Gärten und Lilien zu pflücken'³ gibt in den beiden letzten Versgliedern eine beliebte Musivformel zur Einkleidung der Gedanken. Die Weisen von Tyrus sind

Freunde, die pflücken die Lilien der Klugheit, Brüder, die weiden am Felde der Einsicht.<sup>4</sup>

Der Geliebte wird aufgefordert:

In ihren Gärten weiden, Freund, nicht zögere dein Sinn, Zum Beet der Liebe, Lilien zu pflücken, ziehe hin.<sup>5</sup>

"Lilien zu pflücken" bildet im Wechsel mit "in Gärten zu weiden" den Kehrvers eines Liedes zum Hochzeitsabbath.<sup>6</sup> Das biblischagadische Bild; wie die Lilie unter Dornen, so Israel unter den Völkern klingt nach in dem Huldigungslied an Samuel ha-Nagid:

Dein Schutz birgt sie vor Stämmen, die sie knechten, Wie Dornen sich mit Lilien verflechten.<sup>7</sup>

דודים בשושני פופות לקפו רעים בגני התבונות רעו

Dem Reim zuliebe verbindet Samuel ha-Nagid Lilien mit אים statt mit בער BRODY und Albrecht, p. 33, Nr. 26, Z. 4. Einem Wortspiel zuliebe taucht bei ihm auch das biblische מוכה בשושנים auf, a. O. p. 33, Nr. 27, Z. 5.

דודה רד מה תתאחר לרעות תוך גניה לעדונת אהבה סורה ללקש ששניה

Ahnlich II. p. 26, Z 14: לעלות ולרעות בנגים רד צבי וללקוש שושנים.

יבפן על לחי שושן לקטו. Brody, Noten p. 66 führt dazu aus Charîzî an: ודפעות קטן בלחי השושן.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> m. p. 321, Nr. 112, Z. 11.

<sup>3</sup> HL 6, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 1. p. 97, Nr. 68, Z. 53:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> п. р. 30, Z. 12:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> п. р. 51, Nr. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> I. p. 86, Nr. 61, Z. 14:

Ähnlich an Ahron Alemani im Abschiedsliede:

Und sondre Löwen du von Lämmern Und Lilien von abgerißnen Dornen.<sup>1</sup>

Šōšan und habasseleth verbunden wie im HL: ,Lilie der Lieblichkeit und Zeitlose der Schönheit<sup>12</sup> und ähnlich: ,Lilie der Täler und Myrte von Saron<sup>13</sup> als Umbiegung von HL 2, 1.

Das Psalmwort: "Die unter Tränen säeten, werden mit Jubel ernten" wird in einem Hochzeitsliede variiert:

Die in der Trennungszeit mit Tränen du gesäet, Die Lilien pflücke unter Jubel heut.<sup>5</sup>

Israel ,blühe wie die Lilie'. 6 Beginn eines Hochzeitsliedes:

Der Bräutigam blühe wie die Lilie inmitten der fröhlichen Freunde.<sup>7</sup>

Die frühvollendete Tochter beklagt der Dichter als Lilie, vor der Zeit gepflückt.<sup>8</sup>

Das Lied seines Freundes wird dithyrambisch gefeiert und da heißt es unter anderem:

Wär aus des Gartens Beeten es gepflückt, Es wären Lilien, die man gepflückt.

Mose Ibn Esra sieht in den 'Scharen der Höhe', den 'Sternen des Abends' 'Lilien im blühenden Garten'.¹¹ Granatäpfel im Liliengarten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. p. 116, Nr. 80, l. Z.:

והבהין כין שהלים לרחלים ושושנים לבין קוצים כסוחים

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ו. p. 133, Nr. 91, Z. 1: ישושן הסדים והבצלת יפי

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ח. p. 288, Nr. 60, Z. 2: ישושן עמקים והדם שרון.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ps. 126, 5.

<sup>5</sup> п. р. 277, Z. 33: שושנים הרעתפי בדפעהיפי פרוד רעם היום ברנה

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hosea 14, 6.

 $<sup>^{7}</sup>$  11. p. 43: ישרה התן כשושן

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> H. p. 137, Z. 16: השושה בלא עתה קשוםה

 $<sup>^{9}</sup>$  ז. p. 17, Z. 33 f.: קשושנה קשושנה נן ערונת נן הנו נקטפת ערונת על . Vgl. noch  $_{11}$  p. 231, Z. 5 קס אות לשושני ערונת מערב  $_{11}$  und  $_{12}$  p. 100, Nr. 70, Z. 28: מערב ערונת מערב  $_{12}$  מערב  $_{13}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Dîwân-Ms, Brody, *Juda Haleri* 1. Noten p 205 Hagoren vii. 67 n. 35. Schon Gabirol, Dukes Schire Schlomo p. 55, Nr. 53: Die Himmel ein Beet, die Sterne die Lilien. Brody und Albrecht p. 39.

sind ihm die Brüste der Braut.¹ Lilien streut der Lenzeswind im Garten aus.² Abraham Ibn Esra regt sich über den Kalirschen Versanfang: שושן עמק אימה: in ungewohnter Weise auf.

Des Tales Lilie sieh verschüchtert bangen, Den Weihetag zu feiern voll Verlangen, Vor dir sieh Stamm und Äste im Verein, Dir büßend heut des Lebens Kraft zu weihn.<sup>3</sup>

Ihm, sagt Ibn Esra, ist die heilige Sprache wie eine Stadt ohne schützende Mauer, er tauscht masculina und feminina, sagt שושן עמק statt מושן und setzt dazu das Adjektivum איומה! Außerdem, so setzt er in Verkennung des dichterischen Bildes hinzu, wie kann man der Lilie Furcht und Schrecken zuschreiben, während ihr nur die Attribute "gepflückt", "saftig grün" oder "verdorrt" zukommen?" "Seine Lippen Lilien" bezeichnet nach Ibn Esra die Engel, die zum Menschen gesandt werden, wie Gabriel. Der Sommer rühmt sich bei ihm,

Er habe Blüten, Früchte, Blätter Und Lilien, Cyperblumen, Aloë hätt' er Wie eine Braut, die pranget im Gewand!<sup>6</sup>

Die biblische šōšannā hat auch heute noch ihren Zauber bewahrt. Widmann läßt den "Heiligen" sprechen:

Susannenblumen seh ich purpurn blühen Und denke, daß sie wenig sich wohl mühen, Zu weben dies ihr königliches Kleid, Das Salomons Pracht und Herrlichkeit Weit überstrahlt.<sup>7</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brody und Albrecht, Ša'ar ha-šīr, p. 70, Z. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. O., p. 64, Z. 27.

<sup>3</sup> Sachs, Übersetzung zum Machsor IV. 269.

<sup>4</sup> Ibn Esra zu Koh. 5, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zu HL 5, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Rosin, Reime und Gedichte des Abr. Ibn Esra 1. 106, Z. 40-41.

J. V. WIDMANN, Der Heilige und die Tiere IV.

# Eine neue Bezeichnung des Pronomen absolutum im Ägyptischen.

Von

#### Hermann Junker.

Die Sonderstellung der Grammatik der Spätzeit tritt nirgends schärfer hervor, als im Gebrauch der Pronomina; unter anderem findet sich dort eine Anzahl neuer Bildungen, die sich neben den älteren Formen einbürgerten, oder auch dieselben verdrängten.

Den in meiner 'Grammatik der Denderatexte' § 51 ff. angeführten Pronomina absoluta muß nunmehr eine weitere Bildung oder Umschreibung hinzugefügt werden, deren Existenz mir bei der Bearbeitung der Edfutexte klar wurde.

#### I. im-.

- 1. Schreibungen.
- 2. Pers. sing. masc. | ; ; ; ;

fem.

3. Pers. plur.

## 2. Bedeutungserweise.

Dagegen steht ebend. π, 60: ,... was Nwt ½d macht, was Geb trägt: dein ist es, du bist sein Herr. Var. ebend. 1, 62:

Dem Ptolemäer sagt zufolgedessen dasselbe wie

Worte des kleinen Horus: The property of the p

Ptolemäus IV. spricht zu Ptolemäus III. und Berenike: , , Ich bin der Erbe, euer Thronfolger, ich erhielt das Königtum auf euer Geheiß. (ROCHEM. Edfu II, 40.

Isis ruft in einem Klagelied ihrem Gatten zu: ,O Osiris . . .'

Deine Schwester bin ich, trauernden Herzens, [deine] Frau, vor Kummer (\$snm) krank.'

Ebend. 1, 211; vergl. ebenda 1, 159; 11, 77.

Ptolemäus IV. wird durch folgende Worte mit Harendotes identifiziert: [,Es kommt der König . . . zu dir, Osiris'] ( ) . . . . . . . . Es ist Horus, der Sohn, der seinen Vater schirmt.' Ebend. 1, 216.

<sup>1</sup> ROCHEMONTEIX, Le Temple d'Edfou.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MARIETTE, Dendérah.

Arsinoë spricht, auf ihren Gemahl hinweisend, der Osiris ein Opfer bringt: 

[Var. ]

Der König überreicht Amon einen Kuchen mit den Worten:

"... Koste seinen süßesten Geschmack
die Speise deiner Majestät.' Ebend. II, 47. Dieselbe Phrase kehrt

ebend. I, 103 wieder bei der Darreichung der m; -t:

Deine tägliche Speise ist es.'

- b. Die Fälle, in denen im- den anderen Pronomina absoluta im selben Satzgefüge parallel gebraucht wird, seien hier eigens angeführt:
- β. Neben *inwj*. Der König räuchert und libiert seinen vergötterten Ahnen und spricht dabei: ,Ich bin euer Sohn, bin aus euch hervorgegangen, euer Nachfolger auf Erden bin ich. Ebend. 1, 42.
- γ. Neben twt. Bei der Zeremonie des Räucherns der Uräusschlange deutet Arsinoë auf Ptolemäus IV. und spricht zu Horus:

  Arsinoë auf Ptolemäus IV. und spricht zu Horus:
- 3. Der Gebrauch dieser Konstruktion ist nicht auf die Tempelinschriften der Ptolemäerzeit beschränkt. Schon jetzt lassen sich einige Beispiele aus früherer Zeit anführen, und gewiß wird sich die Zahl derselben vermehren, wenn jetzt nach der richtigen Erkenntnis der Ausdrucksweise die Texte daraufhin einer Durchsicht unterzogen werden; doch so ausgedehnt wie in der Spätzeit ist der

Gebrauch früher sicher nie gewesen. Sethe, Urkunden, iv, 17, 13¹ steht programmidentexten ist folgender Beleg entnommen: "O N. N., Geb bringt dir den Horus, daß er dich schirme programmidentexten ist folgender Beleg entnommen: "O N. N., Geb bringt dir den Horus, daß er dich schirme programmidentexten ist folgender Beleg entnommen: "O N. N., Geb bringt dir den Horus, daß er bringt dir die Herzen der Götter, ihr Herr bist du." Maspero, Pyram. de Sakk., S. 123.

4. Über die Entstehung der neuen Pronominalbildung läßt sich Sicheres nicht sagen. Der Umstand, daß im- nur als Prädikat im Nominalsatz zu belegen ist, legt den Gedanken nah, daß es ursprünglich ein präpositioneller Ausdruck war. Vielleicht kann man darauf hinweisen, daß m die Identität bezeichnet [z. B. iuf m bik, er ist der Sperber'], und in der Apposition gebraucht wird. Oder es konnten, wie Sethe mir vorschlägt, möglicherweise Sätze wie die folgenden zur Entstehung der neuen Formen geführt haben:

Dendera L. D. IV, 53; (sic?) , Sie erkennen ihren Herrn in dir. Sie sehen ihren Gott in dir. Rochem. Edfu 1, 209.

In jedem Falle wurde aber ein solcher Zusammenhang von den Ptolemäern nicht mehr empfunden, und ihnen galt im- als ein in bestimmten Fällen gebräuchliches Pronomen absolutum, so wie ink und die anderen.

### II. r-.

1. Eine ganz verwandte Bildung liegt vor in r-, z. B.:

Lieg of the parallele ebend. I, 208 hat five the parallele ebend. I, 471 steht:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

Die Königin spricht, auf ihren Gemahl weisend, zum Gotte:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach freundlicher Mitteilung von Sethe.

2. In dieser Bildung wird die alte Hervorhebungspartikel r stecken, die sich in den Ptolemäertexten gerne mit dem Pronomen absolutum twt verbindet; doch wird  $\stackrel{\frown}{\mathbb{C}}$  neben  $\stackrel{\frown}{\mathbb{C}}$  nur als Subjekt im Nominalsatz verwendet, während r- nur als Prädikat zu belegen ist.

### Erklärung.

Der trotz mancher Vorboten doch überraschend schnell gekommene Tod meines Freundes und Kampfgenossen Eduard Glaser
(† 7. Mai 1908, abends 9 Uhr) hat mir in erschütternder Weise gezeigt, zu was schließlich eine fortgesetzte, wenn auch ursprünglich
den edelsten Motiven entsprungene Fehde führen könnte, nämlich
zunächst Haß übers Grab hinaus und dann endlich vielleicht doch
noch Reue, für die es dann aber zu spät ist. Denn stets hängen
sich bei solchen Fehden die menschlichen Leidenschaften daran und
die gegenseitige Erbitterung steigert sich und wächst, statt sich zu
einer auch dem Gegner gerecht werdenden Milde abzuklären.

Glücklicherweise hat sich Eduard Glaser im August vorigen Jahres, gewiß in Vorahnung seines Todes, mit dem Manne, den er von jeher, zu Recht oder Unrecht. für seinen Hauptgegner gehalten hatte, mit Herrn Hofrat Prof. Dr. D. H. Müller, noch ausgesöhnt. Wie es immer im Leben der Fall ist, so wird hier anfangs auf beiden Seiten gefehlt worden sein, es traten Mißverständnis um Mißverständnis dazu, und schließlich schien das krankhaft gewordene Mißtrauen und die alles Maß übersteigende Polemik des sonst so edel angelegten, verstorbenen Freundes jede Aussicht auf dereinstige Aussöhnung und Verständigung mit Herrn Hofrat Müller auszuschließen. Gottlob ist der Fall, daß sich das Grab über dem einen der beiden Gegner schließen sollte, nicht eingetreten: als Freund, der Vergebung erhalten und gegeben, durfte Glaser diese Erde verlassen.

Mich aber hat sein Tod als Memento mori so erschüttert, daß es mir ein Bedürfnis ist, auch meinerseits das Kriegsbeil zu begraben und hiemit öffentlich, mit der Bitte um möglichst baldigen Abdruck, zu erklären,

daß ich jedes harte und verletzende Wort, das ich in meinen Schriften, vor allem in meinen "Aufsätzen und Abhandlungen",¹ bei meiner Polemik gegen Herrn Hofrat Prof. Dr. D. H. MÜLLER gebraucht, hiemit in aufrichtigem Bedauern feierlich zurücknehme.

Ob Herr Hofrat Müller mir so schnell verzeihen kann, ist eine andere Frage. Vielleicht überzeugt ihn aber, falls Gott mir noch ein bis zwei Jahrzehnte zu wirken schenkt, die Zukunft, daß, sogar auch, wenn ich ihm gelegentlich wissenschaftlich gegenübertreten müßte, er es fortan mit einem Fachgenossen zu tun hätte, aus dessen Worten er Hochachtung und das Bestreben, ihm in allem gerecht zu werden und das frühere gut zu machen, herausfühlt.

München, am 16. Mai 1908.

Prof. Dr. Fritz Hommel auswart, Mitgl. der bohm Ges der Wiss, in Prag

Dieser loyalen Erklärung des Herrn Prof. Dr. F. Hommel möchte ich einige Worte hinzufügen. Am 24. August 1907 erhielt ich von Herrn Dr. Eduard Glaser telegraphisch die Anfrage, ob er mich in Gutenstein, wo ich die Sommerferien verbracht habe, behufs einer persönlichen Aussprache besuchen darf. Ich antwortete telegraphisch mit Ja. Am folgenden Tage kam Dr. Glaser gegen elf Uhr vormittags und blieb bei mir bis gegen sechs Uhr abends. Die wenigen Stunden haben genügt, um das Mißtrauen, das ihn durch Jahrzehnte beherrscht hatte, zu beseitigen und ein aufrichtiges Einverständnis herbeizuführen. Aus der Korrespondenz, die zwischen uns stattfand und die bis knapp vor sein Hinscheiden reicht (meine letzte Karte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Und hier wiederum in erster Linie in dem dort S. 129 ff. abgedruckten, auch als Separatbroschüre ausgegebenen Aufsatz 'Die südarabischen Altertümer des Wiener Hofmuseums'.

an Glaser trug das Datum 5. Mai 1908), drucke ich, wie ich glaube im Sinne Dr. Glasers, folgenden Brief (München, 28. September 1907) ab:

Seit meiner Abreise von Gutenstein quält mich Ein Gedanke!

Unser Friedensschluß von Gutenstein darf weder für Sie noch für mich eine unhaltbare Situation schaffen. Für mich ist die Situation ja ganz günstig; denn ich habe in den "Altjem. Nachrichten" meinen ganzen Groll gegen Sie abgelagert und daraus schon in meinem Aprilbrief 2 (auf Grund Ihres Schweigens) die erforderlichen versöhnlichen Konsequenzen gezogen, denen ich durch meine Reise nach Gutenstein im August die endgiltige Sanktion gab. Dabei erklärten Sie jedoch, von meinen Ausführungen in den "A. N." absichtlich keine Kenntnis genommen zu haben und keine nehmen zu wollen, obzwar Sie von verschiedenen Herren auf den Inhalt aufmerksam gemacht worden seien. Dadurch begeben Sie sich aber in eine Situation, die ich nicht billigen kann. Jetzt, wo die Aussöhnung erfolgt ist, kann und darf ich nicht wünschen, daß Sie vor der wissenschaftlichen Welt in aller Ewigkeit in ungünstiger Beleuchtung dastehen. Es ist mir also ein Herzensbedürfnis, daß Sie aus dieser Lage herauskommen. Da habe ich denn die Empfindung, daß Sie sobald als möglich3 in einer wissenschaftlichen Zeitschrift, am besten in der WZKM, eine kurze und nicht verletzende Erklärung veröffentlichen sollten, in welcher Sie zu meinen Behauptungen Stellung nehmen, ausdrücklich betonend, daß Sie nur infolge anderweitiger Arbeiten oder auch absichtlich bisher von meinen Behauptungen keine Notiz nahmen, diesen jedoch nunmehr sei es im Allgemeinen, sei es im Besonderen, ein formelles Dementi entgegensetzen, indem Sie etwa dies oder jenes als Ausfluß meiner Aufregung bezeichnen oder ähnlich.

So ist der langjährige Streit dann auch formell beendigt. Ich halte diese Formalität in Ihrem Interesse sowohl wie im Interesse der dauernden Aussöhnung — diese hatten wir ja beide im Auge — für notwendig. Es soll keinen Sieger und keinen Besiegten geben, auch keinen Zank mehr und keine Wortklauberei und auch keine Rechthaberei. Wir decken über die Vergangenheit einfach den Schleier des Vergessens und Vergebens; denn wir stehen beide an der Schwelle des Alters und wollen dereinst einmal ruhig und nicht unversöhnt ins Grab sinken.

Auf diesen Brief antwortete ich Dr. Glaser, daß ich auch jetzt die "Altjemenischen Nachrichten" nicht lesen und auch keine öffent-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Abdruck wurde von zwei Freunden Dr. Glasers mit dem Original verglichen (Müller).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieser Brief blieb unbeantwortet (MÜLLER).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach meinem eventuellen Tode — wer kann wissen, wann man stirbt? — könnten Sie es nicht mehr; denn wer würde Ihnen Glauben schenken?

liche Erklärung in dieser Sache abgeben möchte. Mir genüge es, wenn er den wahren Sachverhalt kenne.

Im Zusammenhange mit diesen Vorgängen wird man die spontane Erklärung des Herrn Prof. Dr. F. Hommel verstehen und würdigen können. Nach dieser Erklärung halte ich auch meinerseits die langjährige Fehde, die mir viel Kummer und Ärger gemacht und die unberufenen Elementen mich zu verdächtigen Anlaß gegeben hat, für abgeschlossen und nehme diese aufrichtige Erklärung Prof. Hommels gerne und aufrichtig zur Kenntnis.

D. H. MÜLLER.

# Die Verleihung des Titels "Fürst der Muslimen" an Jûsuf ibn Tāšfîn.

Von

#### Karl Wilhelm Hofmeier.

Gelegentlich einer größeren Arbeit, bei welcher ich mich eingehender mit den Staatstiteln der Chalifen zu beschäftigen hatte, mußte ich notwendigerweise auch auf den Titel da. i. "Fürst der Muslimen" Rücksicht nehmen, obwohl derselbe — wie gleich hier bemerkt sei — offiziell von den Chalifen nicht geführt wurde. Der Umstand jedoch, daß seine Bedeutung sich von der des hervorragendsten Staatstitels des Chalifates, dem hat unterscheidet, wie auch die Tatsache, daß er einer jener wenigen Titeln blieb, die bei dem Zerfall des Chalifenreiches von den größeren oder kleineren Dynasten, die sich der Trümmer des Reiches bemächtigten, nicht usurpiert, sondern vom Chalifen selbst als hervorragende Auszeichnung verliehen wurden, macht uns gerade diesen Titel und seine Träger interessanter.¹

Der erste, dem er zuerkannt wurde, war der Feldherr Sa'd ibn Abî Waķķâs,<sup>2</sup> der ihn wegen seiner ausgezeichneten Kommando-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bevor ich in die weiteren Darlegungen eingehe, komme ich einer angenehmen Pflicht nach, meinen verehrten Lehrern, den Herren Hofrat Professor Dr. Josef Ritter von Karabacek und Professor Dr. Maximilian Bittner für ihre vielfachen Ratschläge, mit welchen sie mich bei meiner Arbeit unterstützten, meinen wärmsten Dank auszusprechen.

وكان الصحابة ايضا يدعون :Ibn Ḥaldûn, Proleg., ed. Slane, Tom. 1, p. 409 سعد بن ابى وقاص امير المسلمين لامارته على جيش القادسية.

führung in der entscheidenden Schlacht von el-Kadisijje vom Chalifen 'Omar erhalten hatte; von da an kommt meines Wissens dieser Titel nicht mehr vor, bis im 5. Jahrh. d. H. der Almorawide Jûsuf ibn Tāšfin als Träger desselben erscheint.

Die Umstände, welche hiezu geführt haben, sind wichtig genug, um einer Prüfung unterzogen zu werden. Es sei mir deshalb gestattet, zunächst in kurzen Zügen die historische Bedeutung Jûsufs zu skizzieren.

Vom ersten Herrscher aus der Dynastie der Almorawiden zum Statthalter ernannt, brachte er es in einem Zeitraume von wenigen Jahren so weit, daß er als der eigentliche Herr eines Reiches galt, dessen Grenzen sich von Algier im Osten bis nach dem Sudan im Süden und bis an die Meeresküste im Westen erstreckten. Alle Aufstände, die im Reiche gegen ihn ausbrachen, schlug er nieder, der Ruf seiner Tapferkeit drang über die Europa von Afrika trennende Meerenge von Gibraltar, das Lob seiner ausgezeichneten Herrschertugenden ließ die Herzen der spanischen Araber, die von den Christen immer mehr bedrängt wurden, ihm entgegenschlagen. Nur mit den größten Anstrengungen vermochten sich auf der pyrenäischen Halbinsel die kleinen islamischen Staaten (ملك الطوايف) nach dem Untergange des Omaijadenreiches zu behaupten und als schließlich die Not aufs Höchste gestiegen war, da richteten die Fürsten von Sevilla und Granada an Jûsuf ibn Tāšfîn die Bitte, ihnen gegen die "Ungläubigen" Hilfe zu leisten. Der schon 79 jährige Fürst leistete dem Rufe Folge und landete bei Algeziras mit einem starken Heere; Alphons vi. von Leon, der eben mit seinen Truppen vor Saragossa lag, hob die Belagerung auf und eilte dem mächtigen Feinde entgegen; bei Zallaka trafen sich die beiden Heere; gemäß den Vorschriften seines Propheten forderte Jûsuf seine Gegner zur Annahme des Islâm auf: Alphons lehnte natürlich ab und ließ durch einen Boten dem Jûsuf sagen: "Morgen ist Freitag, der Festtag der Muslimen, übermorgen Sabbath, der Festtag der Juden, überübermorgen Sonntag, der Festtag der Christen; so soll die Schlacht also am Montag stattfinden!1 Der ritterliche Morawide willigte ein, aber am nächsten Tage, Freitag

<sup>1</sup> El-Kartas, ed. Tornberg, p. 9v.

den 23. Oktober 1086 n. Chr., überfiel Alphons verräterischerweise den Feind. Schon wandten sich die Truppen der spanisch-arabischen Fürsten zur Flucht, als Jûsuf mit seinem Heere rechtzeitig eingriff und den Christen eine fürchterliche Niederlage beibrachte. Ihre Macht war nun für lange Zeit gebrochen, der Islâm triumphierte in Spanien, das seit der Zeit des glanzvollen omaijadischen Chalifates von Damaskus zum erstenmal wieder unter demselben Herrscher wie Nordafrika stand: Jûsuf ibn Tāšfîn war nun ملك العدوتين, d. i. "Beherrscher der beiden Gestade" und von diesem Zeitpunkte an beginnen die Beziehungen zwischen Bagdad und dem Almorawidenhofe. Einander scheinbar widersprechende Berichte haben bei Beurteilung dieser Beziehungen zu Irrtümern geführt, weshalb in den nachfolgenden Zeilen der Versuch gemacht werden soll, den Zeitpunkt und die Ursachen dieser Beziehungen sowie auch das Resultat der dadurch hervorgerufenen Gesandtschaften zwischen Jüsuf und dem Chalifenhofe festzustellen.

Es ist quellenmäßig sichergestellt, daß die Almorawiden, mit Ausnahme des ersten Herrschers dieser Dynastie, Abû Bakr ibn 'Omar, den Titel 'Fürst der Muslimen' geführt haben.<sup>2</sup> Es fragt sich nun: wie sind sie dazu gekommen?

Der wichtigste Bericht hierüber ist von Sojūțî, weil er der einzig genau datierte und, wie aus dem folgenden hervorgehen dürfte, der glaubwürdigste ist; er sagt: <sup>3</sup>

وفى سنة تسع وسبعين أرسل يوسف بن تاشفين صاحب سبتة ومرّائش الى المقتدى يطلب ان يسلطنه وان يقلّده ما بيده من البلاد فبعث اليه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibn Haldûn, l. c. p. 413.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. die von Max van Berchem, Titres califiens d'Occident, Journal Asiatique, Extrait du numéro de Mars-Avril 1907, p. 31. Note 2 angeführten Quellen; dieselben wären noch zu ergänzen durch: Abulfeda, ed. Reiske, Tom. 111. p. 156, 264, 272, 356; Ibn Abî Dinâr in Michele Amari, Biblioteca Arabo-Sicula, Vol. 11. p. 290. — Was noch den Punkt betrifft, daß auch dem Abû Bakr ibn 'Omar der Titel ,Fürst der Muslimen' beigelegt wird, wie dies z. B. Ibn el-Afîr tut, so ist zu bemerken, daß sich dieser selbst in seinen späteren Angaben, auf die wir noch zurückkommen werden, widerspricht.

<sup>3</sup> Sojūţî, Tārih al-Ḥulafâ', ed. Bulak, p. 1v..

DIE VERLEIHUNG DES TITELS ,FÜRST DER MUSLIMEN' ETC. 187

الخلع و الاعلام والتقليد ولقبه بامير المسلمين ففرح بذلك وسرّ به فقهاء المغرب

,Im Jahre 79 (479) schickte Jûsuf ibn Tâšfîn, Herr von Ceuta und Marrâkesch (Marokko) zu el-Muktadī,¹ um zu bitten, daß er ihn zum Herrscher mache und ihm die Investitur über die in seinen Händen befindlichen Länder verleihen möge. Darauf schickte der Chalife an ihn die Ehrenkleider, die Fahnen² und die Bestallung und verlieh ihm den Ehrentitel (lakab) "Fürst der Muslimen". Darüber freuten sich Jûsuf und die Rechtsgelehrten des Magrib (Nordafrika).'

Sojūţî nennt also das Jahr 479 d. H. = 1068/9 n. Chr., in welchem die Schlacht von Zallâķa geschlagen wurde, als Datum jener Titelverleihung. Mit der Angabe, daß diese unter dem Chalifate des el-Muktadī bi-amr-Allâh sich ereignete, stimmt auch ein Bericht des Ibn-el-Atîr überein,³ der, ohne ein Datum anzugeben, denselben unmittelbar an die Schilderung der Schlacht von Zallâķa anschließt:

وقال له علمآء الاندلس انه ليست طاعته بواجبة حتى يخطب للخليفة وياتيه تقليد منه بالبلاد فارسل الى الخليفة المقتدى بامر الله ببغداذ فاتاه الخلع والاعلام والتقليد ولُقب بامير المسلمين وناصر الدين

,Die Rechtsgelehrten Spaniens sagten ihm (dem Jûsuf), daß sein Gehorsam nicht entsprechend sei, ehe er für den Chalifen das Kanzelgebet verrichten lasse und ihm (dem Jûsuf) eine Bestallung mit den Ländern von dem Chalifen zukomme. Daher schickte Jûsuf zum Chalifen el-Muktadī bi-amr-Allâh nach Bagdâd eine Gesandt-

 $<sup>^1</sup>$ Es ist dies der Chalife el-Muktadī bi-amr-Allâh (467—487 d. H. = 1075—1094 n. Chr.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Major H. S. Jarrett, History of the Chalifs by Jalálúddín ás Sujáti, p. 446 scheint sich über die Bedeutung dieser Worte nicht ganz klar gewesen zu sein; abgesehen davon, daß er الخلع mit dem Singular ,a robe of honour gibt, setzt er hier den unbestimmten Artikel, bei der Übersetzung des folgenden Wortes الأعلام, standards läßt er den Artikel weg. In unserem Falle sind auch solche Kleinigkeiten von Bedeutung, da hier, wie ich es demnächst eingehender behandeln werde, ganz bestimmte Kleider und Fahnen gemeint sind.

<sup>3</sup> Ibn el-Atîr, ed. Tornberg, Tom. x. pag. 1.7 und 1.7.

schaft, worauf dieser ihm die Ehrenkleider, die Fahnen und die Bestallung verlieh und er wurde "Fürst der Muslimen" und "Helfer der Religion" (Nasir ed-din) betitelt.

Diese Meldung ist deshalb interessant, weil sie uns die unmittelbare Ursache der Gesandtschaft Jûsufs nach Bagdâd angibt. Der Fürst war nämlich ein großer Freund der Gelehrten, zeichnete dieselben aus¹ und hörte ihren Rat gerne; daß er ihn auch befolgte, dafür zeugt dieses Beispiel. Merkwürdig ist es immerhin, daß, trotz einer Jahrhunderte währenden politischen Unabhängigkeit des moslimischen Spaniens, ein solcher Rat gerade von Gelehrten dieses Landes ausging. Es kann daraus gefolgert werden, daß sie nur aus dem Grunde den siegreichen Fürsten zu einem politisch so weittragenden Entschlusse bewogen, weil in ihnen die Idee vom Papst-Königtume des Chalifates so lebendig war, daß sie erwarten konnten, Jûsuf würde diesem Rate, dessen Befolgung sein Ansehen unter der orthodoxen Bevölkerung nur zu festigen imstande war, nachkommen. Der Erfolg gab ihnen, wie wir sehen werden, Recht.

Hierzu kommt nun noch eine für die Datierung unserer Begebenheit wichtige dritte Quelle; im el-Karţâs heißt es nümlich:<sup>2</sup>

وكان يدعا بالامير فلمّا فتع الاندلس وصنع غزاة الزلآقة واذل الله تعالى بها ملوك الروم وبايعه في ذلك اليوم ملوك الاندلس وامراؤها الذين شهدوا معه تلك الغزاة وكانوا ثلاثة عشر ملكا فبايعوة وسلّموا عليه بامير المسلمين وهو الله من تسمّى بامير المسلمين من ملوك المغرب

"Und er (Jûsuf) wurde el-Emîr benannt. Als er aber Spanien erobert und die Schlacht von Zallâka geliefert und Gott, der Erhabene, durch sie die christlichen Könige gedemütigt hatte und ihm am selben Tage die Könige und Emire von Spanien, die mit ihm in jener Schlacht waren, dreizehn an der Zahl, den Eid der Treue leisteten, da huldigten sie ihm und begrüßten ihn als "Fürsten der

<sup>1</sup> Ibn el-Atîr, ed. Tornberg, Toni x, p. rav.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> El-Karţâs. ed. Tornberg, p. AA.

Muslimen". So war er der erste von den Beherrschern des Magrib (Nordafrika), der "Fürst der Muslimen" 1 genannt wurde.'

Aus dem vorstehenden ergeben sich folgende Schlüsse:

- Jûsuf ibn Tāšfîn nannte sich vor dem Tage der Schlacht von Zallâķa wenigstens offiziell nicht ,Fürst der Muslimen'.
- 2. Nach der Schlacht von Zallâka am 23. Oktober 1086 n. Chr. begrüßten die Fürsten der durch Jûsuf ibn Tāšfîn von der drohenden Christengefahr befreiten pyrenäischen Halbinsel ihren Helfer und Retter mit der Anrede "Fürst der Muslimen".
- 3. Die Rechtsgelehrten Spaniens rieten dem Fürsten, eine Gesandtschaft zu dem abbäsidischen Chalifen nach Bagdåd zu senden und diesen um die Investitur zu bitten.
- 4. Jûsuf befolgte diesen Rat und erhielt vom Chalifen el-Muktadī bi-amr-Allâh außer der Bestallungsurkunde und den Symbolen der erfolgten Investitur, die offizielle Ernennung zum "Fürsten der Muslimen".

Es wäre nun zu erwarten, die Bestätigung dieser Nachrichten auf den Münzen, als den beglaubigtsten Zeugen der Zeit, zu finden. Dem ist nicht so. Merkwürdigerweise ist bis jetzt kein Gepräge bekannt geworden, durch das in Ermanglung anderer urkundlicher Denkmäler,<sup>2</sup> der Beweis erbracht wäre, daß Jûsuf ibn Tâšfîn während seiner, nach der Verleihung des stolzen Titels eines 'Fürsten der Muslimen' noch 21 Jahre währenden Regierung, denselben tatsächlich geführt hätte. Da dieser auffallende Umstand mit Recht Bedenken gegen die historische Treue der Überlieferung zu erregen vermöchte, lohnt es sich, auf eine nähere Untersuchung einzugehen.

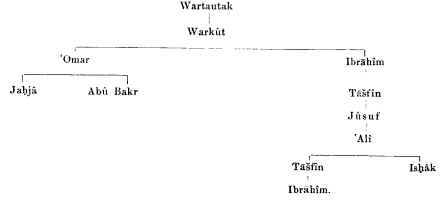
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TORNBERG, Annales regnum Mauritaniae, Vol. II. p. 121 macht zwischen المؤمنين d. i. ,Fürst der Gläubigen' und المؤمنين d. i. ,Fürst der Muslimen' keinen Unterschied, sondern übersetzt beides mit ,imperator fidelium', was den wahren Sinn verdunkelt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Max van Berchem, l. c. p. 33, Note, führt eine Inschrift Jûsufs an; es ist dies die Inschrift von Nedroma, die nicht datiert ist; da aber dem Jûsuf ibn Täšfîn auf derselben kein anderer Titel, als der eines Emîrs beigelegt wird, kann man nach dem oben Gesagten schließen, daß dieselbe vor 479 d. H. entstanden ist.

Die erste, mit dem Geldwesen des Jûsuf Ibn Tāšfîn in Beziehung stehende Nachricht betrifft eine Änderung der Münzprägung im Jahre 473 d. H., derzufolge Jûsuf die bisherige Münze in seinem Verwaltungsbereiche ändern und seinen Namen daraufsetzen ließ. Zweifellos beabsichtigte der damals schon zu großer Macht gelangte Emîr, obwohl sein Oheim Abû Bakr ibn 'Omar, wenigstens noch dem Namen nach, regierte, vor allem das Münzrecht, welches neben dem Kanzelgebet das vornehmste Souverenitätsrecht im Islam ist, sich anzumaßen. Man darf dieser aus so verläßlicher Quelle stammenden Meldung gewiß Glauben schenken, trotzdem in bezug auf die bisher bekanntgewordenen Emissionen des Jûsuf ibn Tāšfîn sich folgendes ergibt:

1. Es sind bisher keine Münzen von Jûsuf ibn Tāšfîn, die vor dem Jahre 480 d. H. geprägt sind, bekannt geworden; allein dieser Umstand schließt natürlich nicht aus, daß derlei Stücke existierten oder in Privatsammlungen bewahrt werden. Übrigens gibt es eine große Zahl undatierter Münzen, von welcher immerhin ein Teil

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Stammtafel der Almorawiden ist folgende:



Die Schreibung der beiden ersten Namen wird verschieden überliefert; sie ist überhaupt noch nicht festgestellt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> El-Kartâs, ed. Tornberg, p. 91 السّكة السّكة عمله وكتب عليها اسمه . في جميع عمله وكتب عليها اسمه

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ich stütze mich hierbei hauptsächlich auf die Kataloge der drei großen Sammlungen in London, Paris und Berlin.

DIE VERLEIHUNG DES TITELS ,FÜRST DER MUSLIMEN' ETC.

bereits in den Jahren 473—480 d. H. geprägt sein kann. Als Erstlingsprägungen Jûsufs sind zu nennen:

| Jahr:     | 480 | Münzstätte: | Siğilmâse <sup>1</sup>   |
|-----------|-----|-------------|--------------------------|
| "         | 486 | "           | Cordova 2                |
| "         | 487 | n           | ${ m A\dot{g}m\^{a}t^3}$ |
| 37        | 491 | "           | Marrâkesch <sup>4</sup>  |
| 27        | 494 | "           | ${f Almeria}^{5}$        |
| <b>37</b> | 497 | 77          | Sevilla <sup>6</sup>     |
| 77        | 497 | "           | Valencia <sup>7</sup>    |
| 27        | 497 | "           | Denia <sup>8</sup>       |
| "         | 500 | "           | Malaga 9                 |
|           |     |             |                          |

2. Abû Bakr ibn 'Omar emittierte nach der eben zitierten Usurpierung des Münzrechtes durch Jûsuf auch noch Münzen; die letzten von ihm ausgegebenen Goldstücke sind folgende:

| Jahr: | 463 | Münzstätte: | Siğilmâse 10      |
|-------|-----|-------------|-------------------|
| 77    | 476 | n           | Siğilmâse $^{11}$ |
| "     | 478 | <i>7</i> 7  | Siğilmâse $^{12}$ |

Aber auch diese anscheinend widersprechenden Münzdaten geben noch keinen genügenden Grund, an der Zuverlässigkeit des el-Kartâs zu zweifeln, denn da Abû Bakr ibn 'Omar bloß in seiner

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> LAVOIX, Catalogue des monnaies Musulmanes, Tom. 11. No. 527.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lavoix, l. c. No. 540.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> LAVOIX, l. c. No. 516; St L. POOLE, Catal. of the Oriental Coins in the British Museum, Vol. V. No. 4.

<sup>4</sup> LAVOIX, l. c. No. 534; St. L. POOLE, l. c. No. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lavoix, l. c. No. 543.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lavoix, l. c. No. 535.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lavoix, l. c. No 536.

<sup>8</sup> LAVOIX, l. c No. 538.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Lavoix, I. c. No. 542.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> H. NUTZEL, Katalog der orient. Münzen der kgl. Museen zu Berlin, Vol. 11.
No. 563.

<sup>11</sup> LAVOIX, l. c. No. 512.

<sup>12</sup> Lane-Poole, l. c. No. 2.

Residenzstadt Siğilmâse noch Münzen ausgab, läßt sich annehmen, daß ihm die Befugnis hiezu offen oder stillschweigend von Jûsuf ibn Tašfîn zugestanden wurde.

Auf allen derzeit bekannten, auf den Namen Jûsufs geprägten Geldstücken<sup>1</sup> findet sich, ebenso wie auf den Prägungen Abû Bakrs<sup>2</sup> kein anderer Titel als der eines Emîrs (الامير). Zwar behauptet Codera:3, Las unicas monedas de Yuçuf que conocemos con la inscripcion امير المسلمين يوسف بن تاشفين Amir almuslimin Yuçuf ben Texufin, son las acuñadas en Segelmesa en los años 483, 84, 85, 86, 88 y 94'; aber wie unbegründet diese Behauptung ist, zeigt Max VAN BERCHEM4 in seiner Abhandlung über die Titeln der westlichen islamitischen Dynastien: "M. Codera croyait, sur la foi de témoignages inexacts, que le nouveau titre paraît sur les monnaies de Sidjilmâse depuis 483;..... le maître espagnol m'écrit que se rallie à l'opinion de M. Vives. Dankenswert ist es jedoch, daß Max van Berchem 5 nach Vives eine Münze zitiert, auf welcher dem Jûsuf der Titel eines "Fürsten des Muslimen" indirekt beigelegt wird, indem es heißt: el-Emîr Alî ibn emîr el-muslimîn = ,der Emîr 'Alî, der Sohn des Fürsten der Muslimen'. Die Richtigkeit dieser Lesung vorausgesetzt, wird nichts an der Tatsache geändert, daß eine Münze Jûsufs mit diesem Titel bisher noch nicht ans Tageslicht gezogen worden ist. Umso erfreulicher dünkt es mich, daß wir uns in dieser Frage wenigstens auf eine sichere historische Angabe zu stützen vermögen. Die schon mehrfach erwähnte Hauptquelle el-Kartas 6 berichtet, Jüsuf habe nach der Schlacht von Zallaka eine Änderung der Dinare an-

 $<sup>^{1}</sup>$  Lavoix, l. c. No. 516—546; Nutzel, l. c. No. 564—581; St. L. Poole, l. c. No. 4—9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> LAVOIX, l. c. No. 507-513; NÜTZEL, l. c. No. 563; St. L. POOLE, l. c. No. 1 und 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D. Francisco Codera y Zaidin, Titulos y nombres propios en las Monedas Arábiyo-Españolas, p. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Max van Berchem, Titres Califiens d'Occident, Journal Asiatique, Extrait du numéro de Mars-Avril 1907, p. 32, Note.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Max van Berchem, l. c. nach Vives, Monedas de las dinastías arábigo-españolas. No. 1697.

<sup>6</sup> El-Kartas, ed. Tornberg, p. AA.

DIE VERLEIHUNG DES TITELS ,FÜRST DER MUSLIMEN' ETC.

befohlen, wonach diese neuen Goldgepräge folgende Legende getragen hätten:

#### Avers:

צו ווא ווא Es ist kein Gott außer Gott

سحمد ,سول الله Muḥammed ist der Gesandte Gottes.

Der Fürst der Muslimen

يوسف بن تاشفين Jûsuf ibn Tāšfîn.

#### Randschrift:

ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه وهو فى الاخرة من الخاسرين, Wer nach einer anderen Religion als dem Islam verlangt, wird nicht angenommen werden und am jüngsten Tage wird er zu den Verworfenen gehören. (Sure III, Vers 79.)

#### Revers:

Der Imâm

Diener

الله Gottes Fürst der Gläubigen

Der 'Abbâside.

#### Randschrift:

Datum und Ort der Prägung.<sup>2</sup>

Wenn ich nicht auf diese so verläßliche Quelle verweisen könnte, aus welcher zweifellos hervorgeht, daß schon Jûsuf ibn Tāšfîn sich auf seinen Münzen 'Fürst der Muslimen' nannte, würde ich mich gerne bei der Erklärung des Umstandes, daß wir keine solchen Gepräge besitzen, sondern dieselben erst mit der Regierungszeit des 'Alî ibn Jûsuf beginnen, den Worten Max van Berchems: ',Ce retard des monnaies sur les autres documents n'a rien d'anormal.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich gebe die folgenden Inschriften nach der auf den Almorawidenmünzen üblichen Einteilung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur obigen Beschreibung bemerke ich, daß die almorawidischen Goldstücke nicht das vollständige muḥammedanische Glaubenssymbolum aufweisen, sondern im ersten Teile desselben das sogenannte Tahlil. Vgl. Karabacek, "Die arabischen Papyrusprotokolle, Sitzungsberichte der phil.-hist. Klasse der kais. Akademie der Wissenschaften in Wien, Bd. 161, 1. Abh., p. 30. Note 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Max van Berchem, l. c. p. 33. Note.

Les protocoles monétaires sont plus lents que les autres à se modifier, sans doute par une raison très simple, c'est qu'il fallait changer le coins; aussi l'absence d'un titre sur une monnaie datée ne prouve pas encore que le titulaire ne portait pas ce titre à cette date anschließen; nach der oben zitierten Quelle wird diese Erklärung jedoch hinfällig.

Aus dem bisher Gesagten läßt sich wohl mit Recht der Schluß ziehen: Im Jahre 479 und zwar nach der Schlacht von Zallâka wurde dem Jûsuf ibn Tāšfîn vom Chalifen el-Muktadī bi-amr-Allâh der Titel "Fürst der Muslimen" verliehen.

Ich wende mich nunmehr einer anderen für unser Thema historisch äußerst interessanten Erscheinung auf den oben besprochenen Münzen zu. Der Reverstext des im el-Karţâs beschriebenen, ausschlaggebenden Gepräges, sowie auch der bereits bekannten Münzen Abû Bakrs und Jûsufs bieten nämlich ein Faktum, das bisher in seiner geschichtlichen Bedeutung noch nicht gewürdigt worden ist, aber dennoch mit der behandelten Frage in Beziehung steht. Es beleuchtet insbesondere das merkwürdige, die Begründer lange überdauernde politische Einvernehmen zwischen dem bagdâder Hofe und den Almorawiden.

Zunächst begegnen wir auf den Münzen unter dem Titel, der Imam' der Wortgruppe d. i. 'Abd Allâh. Man wäre natürlich versucht, darin sogleich den Namen 'Abd Allâh zu sehen, was auch wirklich geschehen ist. So schon Hammer-Purgstall: Damals prägte er (Jûsuf) die Münzen, auf deren Rückseite, nebst Ort und Jahr der Prägung, der Name 'Abd Allahs, des siebenundzwanzigsten Chalifen des Hauses 'Abbâs.' Auch Max van Berchem² scheint diese Ansicht zu teilen, indem er von den Almorawiden sagt: ,.... et frappèrent leurs monnaies au nom de l'imâm 'Abdallâh al-'abbâsi.'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hammer-Purgstall, Gemüldesaal der Lebensbeschreibungen großer moslimischer Herrscher in. p. 164; hier werden auch die Titel "Fürst der Muslimen" und "Fürst der Gläubigen" verwechselt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Max van Berchem, l. c. p. 30.

Allerdings muß zugestanden werden, daß zur Zeit Jüsufs ein Chalife namens d. i. 'Abd Allâh regierte; es ist dies der oben erwähnte Chalife 'Abd Allâh el-Muktadī bi-amr-Allâh (467—487 d. H. = 1075—1094 n. Chr.). Aber demselben angeblichen ,'Abd Allâh' begegnet man noch durch ungefähr ein Jahrhundert auf den Münzen der Almorawiden, während welcher Zeit doch nur noch ein Chalife dieses Namens regiert hat! Es ist also ganz ausgeschlossen, daß mit diesem 'Abd Allah eine bestimmte Person gemeint sein kann. Es muß vielmehr diese Wortverbindung in appellativischer Fassung als bescheidener Titel ,Diener Gottes' übersetzt werden, woraus dann hervorgeht, daß der Münzrevers sich im allgemeinen auf die 'abbâsidischen Chalifen bezieht.

Schon in der ersten Zeit des Islams tritt عبد الله عبد الله Allâh = Diener Gottes als epistolographische Anrede auf. Als frühesten mir bekannten Beleg führe ich jenen Brief an, den Mûsa el-Aš'ārijj an den Chalifen 'Omar schrieb und der mit den Worten begann:¹ an den Chalifen 'Omar schrieb und der mit den Worten begann:¹ (Omar, den Fürsten der Gläubigen'. Als staatsrechtlicher Titel² erscheint عبد على aber zum erstenmale auf Münzen des Chalifen Merwân 1.³ und blieb durch alle Zeiten des Chalifates als solcher bestehen, nachdem er schon unter 'Abd el-Melik zu erhöhter Bedeutung gekommen war, als Iustinian II. mit polemischer Spitze gegen denselben auf seinen Solidi sich Seruus Christi nannte.⁴ Auch auf den Münzen der Almorawiden bedeutet er nichts anderes; er wird in eine Linie gestellt mit den offiziellen Staatstiteln el-Imâm und Emîr el-muminîn (Fürst der Gläubigen).

Dadurch also, daß die Almorawiden die offiziellen Staatstitel des Chalifates auf ihre Münzen setzten und sich selbst zunächst mit

<sup>1</sup> al-Ja'qubi, Hist., ed. Houtsma, Tom. H. p. IVr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das eben erschienene erste Heft der Realen-yklopüdie des Islams berücksichtigt, wie ich sehe, diesen Titel nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Karabacek, l. c. p. 33. Note 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Papyrus Erzherzog Rainer, Führer durch die Ausstellung, p. 20; Karabacek, l. c.

dem einfachen Titel eines Emîrs, später mit einem ihnen von den Chalifen verliehenen Titel begnügten, wollten sie dem Chalifenhofe huldigen und die staatliche und kirchliche Autorität der 'Abbâsiden anerkennen. Wie schon oben angedeutet wurde, und woran nicht zu zweifeln ist, sollen die Dinâre der von Jûsuf ibn Tāšfîn im Jahre 479 angeordneten Neuprägung am Schluß der Inschrift im Mittelfelde den Beinamen العباسي der 'abbâsidische' getragen haben. Die Münzen Abû Bakrs und Jûsufs, die wir kennen, haben ihn nicht, wiewohl sonst der Revers auch die überlieferte Legende: العباسي المؤمنين المؤمنين — Der Imâm (und) Diener Gottes, Fürst der Gläubigen' trägt. Erst unter den Prägungen aus den letzten Regierungsjahren des Sohnes und Nachfolgers Jûsufs, dem 'Alî ibn Jûsuf, begegnen wir diesem Beinamen. Es sind dies folgende Stücke:

| Jahr: | 535 | Münzstätte: | $\mathrm{Fez}^{\scriptscriptstyle 1}$ |
|-------|-----|-------------|---------------------------------------|
| n     | 536 | <b>77</b>   | ${ m Fez}^{2}$                        |
| 77    | 537 | 77          | $Marrâkesch^3$                        |
| "     | 537 | <b>37</b>   | Sevilla <sup>4</sup>                  |

Aus dem Gesagten geht unzweifelhaft hervor, daß die Hinzufügung des العباسى ,der 'abbâsidische' eine Verstärkung der Huldigung involvierte, die die Almorawiden der Autorität der theokratischen Herrschaft des 'abbâsidischen Hauses zu zollen sich entschlossen hatten.

Zum Schlusse möchte ich noch jene Berichte, die mit den oben besprochenen nicht übereinstimmen und Anlaß gaben, daß man das Datum der fraglichen Titelverleihung nicht genau fixieren konnte, auf ihre Stichhältigkeit prüfen; der wichtigste unter ihnen findet sich bei Ibn Haldûn; 5 er lautet:

ولما محى اسم الخلافة وتعطّل دستها وقام بالمغرب من قبائل البربر يوسف بن تاشفين ملك لمتونة فملك العدوتين وكان من اهل الخير والاقتداء نرعت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lavoix, l. c. No. 565.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nützel, l. c. No. 602; Lane-Poole, l. c. No. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> St. Lane-Poole, l. c. No. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nützel, l. c. No. 589.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibn Haldun, Proleg. ed SLANE, Tom. 1. p. 413.

همّته الى الدخول فى طاعة الخليفة تكميلا لمراسم دينه فخاطب المستظهر العباسى واوفد عليه ببيعته عبد الله بن العربى وابنه القاضى ابا بكر من مشيخة اشبيلية يطلبان توليته اياه على المغرب وتقليده ذلك فانقلبوا اليه بعهد الخليفة له على مغرب واستشعار زيّهم فى لبوس¹ ورايته وخاطبه فيه بامير المسلمين تشريفا له واختصاصا فاتخذها لقبا

Als der Name des Chalifates getilgt worden war und die Chalifen ihre Vorherrschaft verloren hatten, ferner als sich unter den berberischen Stämmen Jûsuf ibn Tāšfîn, der König der Lemtûnen im Magrib erhoben hatte, da herrschte Jûsuf ibn Tāšfîn über die beiden Gestade (Nordafrika und Spanien). Da er ein frommer Mann war, sehnte sich sein Hochsinn, in den Gehorsam gegen den Chalifen einzutreten, um den Anforderungen der Religion zu entsprechen. ließ dem abbasidischen Chalifen el-Mustazhir durch eine Gesandtschaft, bestehend aus dem 'Abd Allâh ibn el-'Arabi und dessen Sohn, dem Richter Abû Bakr von den Scheichs zu Sevilla, seine Huldigung überbringen und diesen durch dieselben um seine Ernennung zum Statthalter des Magrib und um seine Investitur bitten. Die Gesandten kehrten mit dem für ihn über die nordafrikanischen Länder ausgefertigten Bestallungsdiplom des Chalifen zurück, nachdem sie (in Stellvertretung) mit den für ihn bestimmten Kleidern und der Fahne investiert worden waren. Auch zeichnete ihn der Chalife mit der Anrede 'Fürst der Muslimen' aus, die Jûsuf nun zum Ehrentitel annahm.'

Ähnlich lautet ein Bericht Ibn el-Atîrs:2

ولمّا ملك الاندلس على ما ذكرناه جمع الفقها واحسن اليهم فقالوا له ينبغى ان تكون ولايتك من الخليفة لتجب طاعتك على الكاقّة فارسل الى الخليفة المستظهر بالله امير المؤمنين رسولًا ومعه هدية كثيرة وكتب معه كتابًا يذكر مافتح الله من بلاد الفرنج وما اعتمده نصرة الاسلام ويطلب تقليدًا بولاية البلاد فكتب له تقليد من ديوان الخلافة بما اراد ولُقب امير المسلمين وسُيّر اليه المخلع فسر بذلك سرورًا كثيرًا

"Und als Jûsuf Spanien beherrschte, so wie wir erzählt haben, versammelte er die Rechtsgelehrten und beschenkte sie und sie sagten

اليوسه .l

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibn el-Atir, ed. Tornberg, Tom. x. p. fav und faa.

ihm: es ist notwendig, daß deine Statthalterschaft zum Chalifate zugehörig sei, damit der Gehorsam gegen dich Pflicht für alle sei; darauf schickte Jûsuf zum Chalifen el-Mustazhir billâh, dem Fürsten der Gläubigen, einen Gesandten mit reichen Geschenken und schrieb zugleich einen Brief, in welchem er erzählte, was Gott von den fränkischen Ländern eroberte und wie sehr er auf den Sieg des Islâms vertraue. Gleichzeitig bat er um die Investitur mit der Statthalterschaft der Länder und es wurde ihm seinem Wunsche gemäß die Bestallungsurkunde von dem Diwân des Chalifates ausgefertigt. Auch wurde ihm der Ehrentitel (lakab) "Fürst der Muslimen" verliehen und die Ehrenkleider übersandt, worüber er sich sehr freute."

Damit stimmt auch Abulfeda¹ überein, der die fragliche Titelverleihung unter dem Chalifate des el-Mustazhir billâh (487—512 d.H. = 1094—1118 d. H.) also mindestens acht Jahre später, als wir bereits festgestellt haben, geschehen sein läßt. Alle diese Angaben stehen demnach in direktem Widerspruch mit jenen Sojūţîs (vgl. p. 3) und der ersten Mitteilung Ibn el-Atˆırs (vgl. p. 4), demzufolge dem Jûsuf ibn Tāšfîn der Titel eines 'Fürsten der Gläubigen' im Jahre 479 d.H. nach der Schlacht von Zallâka vom Chalifen el-Muktadī bi-amr-Allâh verliehen worden ist. Dazu kommt noch der bestätigende Bericht im el-Karţâs über die Münzreform Jûsufs nach der Schlacht von Zallâka.

Wie sollen wir uns aber unter solchen Umständen den zweiten Bericht Ibn el-Atîrs und die Meldungen Abulfedas und Ibn Haldûns erklären?

Codera will dadurch Klarheit schaffen, indem er sagt, Jûsuf habe zwar den Titel eines "Fürsten der Muslimen" im Jahre 479 d. H. angenommen, aber erst einige Jahre später vom Chalifen die Bestätigung hierfür erhalten." Ich vermag mich dieser Auslegung — nach dem, was ich oben über die Zuverlässigkeit Sojūtis gesagt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abulfeda, ed. Reiske. Tom. III. pag. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Max van Berchem, l. c. p. 32: il (M. Codera) en concluait que Yûsuf le prit en 479, après Zallâqa, et qu'il lui fut confirmé par Bagdad, quelques années plus tard.

habe — nicht anzuschließen; denn die bündige, klare Angabe desselben läßt keinen Zweifel darüber aufkommen, daß das Ansuchen um die Investitur und die Vollziehung derselben gleichzeitige Akte des Jahres 479 d. H. waren.

Es kann sich vielmehr hier um nichts anderes handeln, als daß Jüsuf ibn Tāšfîn nach dem Tode des Chalifen el-Muktadī biamr-Allâh nach Bagdad eine Gesandtschaft schickte, um dessen Nachfolger zu huldigen und bei dieser Gelegenheit auch vom neuen Chalifen el-Mustazhir billâh in der ihm von seinem Vorgänger verliehenen Würde bestätigt zu werden. Gegen diese Annahme spricht nichts, für sie alles, weshalb ich glaube, daß mit dieser Auffassung das Richtige getroffen ist.

Somit lassen sich die Ergebnisse in folgende Punkte zusammenfassen:

- 1. Vor der Schlacht von Zallåka im Jahre 479 d. H. nannte sich kein Almorawide offiziell "Fürst der Muslimen". Wenn demnach einige Berichte melden, daß Jûsuf ibn Tāšfîn oder dessen Vorgänger Abû Bakr ibn 'Omar vor diesem Datum derart angeredet wurden, mag dies nur wieder eine neue Bestätigung dafür sein, wie aus einer oft gebrauchten Anrede schließlich ein offizieller Staatstitel entstanden ist.
- 2. Jûsuf ibn Tāšfîn war derjenige, der diesen Titel dem Chalifen el-Muktadī bi-amr-Allâh zu verdanken hatte und diesen stolzen Ehrentitel auf seine Münzen setzen ließ, von welchen allerdings bisher kein Stück bekannt geworden ist.
- 3. Der Chalife el-Mustazhir billâh bestätigte Jûsuf neuerdings in dieser ihm von seinem Vorgänger verliehenen Würde.

# Anzeigen.

The Bustan al-Ukul, by Nathanael ibn al-Fayyumi; edited and translated from an unique Manuscript in the Library of Columbia University, by David Levine, Ph. D. New York (Verlag der Macmillan Company, 1908) xvi + 142 + 88 SS. in 8°. — Preis \$2.50.

Die vorliegende aus Südarabien stammende Schrift (Mitte des xII. Jahrh.) gehört zur selben Literaturgattung wie das von mir unlängst herausgegebene Ma'ānī al-nafs, mit dem Unterschiede, daß NATHANAEL IBN AL-FAYYUMI seinen kürzer gefaßten Erörterungen über Emanation, Mikrokosmos und andere neuplatonische Thesen eine Reihe von ethischen und speziell jüdisch-religiösen Abschnitten folgen läßt, zu welchen auch ein polemischer Exkurs gegen die islamische Lehre von der Abrogation des Gesetzes (نسز الشريعة 67-70) gehört. Dem letzten (siebenten) Kapitel, in dem die eschatologische Frage behandelt ist, hat er (80-82) merkwürdigerweise Betrachtungen über die Qualitäten des Gemeindevorbeters (שליה צבור) einverleibt, zu denen er nur sehr schwer einen Übergang gefunden hat. Auch in den nicht genau philosophischen Teilen, wie z. B. besonders in seiner Darlegung des Messiasglaubens (59 ff.) werden neuplatonische Gesichtspunkte verwendet, die das ganze Buch durchziehen. Die Geheimniskrämerei (43, 20) teilt er mit den übrigen Schriftstellern dieser Richtung. Nathanael macht keinen Anspruch auf Originalität. Er bekennt es frei heraus, daß er in diesem Buch ,nichts aus sich selbst erforscht hat, und nur Ideen mitteilt, die er von anderen ge-

lernt hat (אַלֿא l. וּלֹא); vielmehr hat er diese sich lernend angeeignet und als Erinnerung für seine Kinder (vgl. 25, 2) und die Genossen (ichwan), denen das Buch in die Hand kommen sollte, niedergeschrieben' (21, 4 ff.). Indem er die These erörtert, daß Gott nichts Böses schafft, erklärt er mit Nachdruck, daß er vorträgt "was er von anderen gelernt hat (77, 13). Mit derselben Erklärung schließt er auch seine Schrift (88, 6 ff.). Insbesondere schöpft er, wie der Herausgeber erkannt hat, aus den Abhandlungen der von ihm nicht ausdrücklich genannten Ichwan al-safa, denen er nicht nur Gedanken entnimmt, sondern auch den Wortlaut entlehnt. Dies wäre klarer hervorgetreten, wenn der Herausgeber in den Anmerkungen zu den betreffenden Stellen, statt der auszüglichen Übersetzungen Dietericis das arabische Original der Rasa'il herangezogen hätte. Bereits auf den ersten Blick verrät sich die Abhängigkeit von der Phraseologie der Ichwan durch die immerfort wiederkehrende Anredeform: اعلم يا اخى ايدك الله وايانا بروح منه (48, 10; 52, 18; 77, 11 und sonst), bekanntlich eine spezielle Eigentümlichkeit der Rasa'il. Nicht nur in خراب الدنيا وعمارة الاخرة) seiner Psychologie, Kosmologie und Ask tik 68, 21) ist er Schüler der Ichwan; er lernt von ihnen auch die den anderen Konfessionen gegenüber zu übende Toleranz; alle seien Mitarbeiter an dem Werk der Weltverneinung; er zollt den Propheten aller Bekenntnisse die Anerkennung als Gottgesandte. "Man dürfe niemand von den Anhängern anderer Bekenntnisse ablehnen' (68, 10 ff. nicht ,disobey' Übers. 107, paenult.). Was jedoch von den Ausführungen der "Lauteren" auf ihn den tiefsten Eindruck gemacht zu haben scheint, ist ihre kosmische Zahlensymbolik; der Nachweis, daß die Zahlenharmonie sich im großen und kleinen in allen Erscheinungen des Kosmos und den religiösen Einrichtungen kundgibt. NATHANAEL schwelgt förmlich in der Ausführung dieses Gedankens und in seinem Nachweis aus dem biblischen und talmudischen Schrifttum, sowie aus den Institutionen des Judentums. Die gekünstelte, oft recht weithergeholte Ausführung dieser Idee nimmt einen großen Teil der Schrift in Anspruch; der Verfasser kehrt immer wieder auf sie zurück. Alles was ihr nur im entferntesten

angepaßt werden kann, wird herbeigeholt. Bezeichnend ist z. B. daß er, was der Herausgeber zur betreffenden Stelle hätte anmerken sollen (16, 18), Prov. 19, 23 gleich im Sinne der agadischen Deutung b. Berākh. 55 b, oben, benutzt: יִשְׁבֵע statt יַשְבֶּע. Die Darstellung der Zahlensymbolik beginnt er mit den gegensätzlichen Paaren (gleich den מְּמִרּוֹת im Sēfer Jeṣīrah ıv, 1), in denen sich alles Leben und Naturgeschehen bewegt. Auch die Eigenschaften des Menschen lassen sich in 70 gegensätzlichen Paaren (= 140) zusammenfassen. die der Verfasser einzeln aufzählt. Der vom Übersetzer dargestellte Katalog läßt nur 69 Paare erscheinen, was daher kommt, daß er die Worte (10, 15) ואלנמלה פו אלכלק וחפן אלכלק פדלך קש כלק nicht richtig erklärt hat. ואלומלה ist in ואלופלה zu emendieren und gehört als Gegensätzliches neben ואלכלמה, das sonst vereinzelt stünde; בו אלכלק sind das 70. Gegensatzpaar; die Summierung beginnt mit ברלך. Danach ist die Übersetzung (,Thus, mans qualities, good and bad are altogether' usw.) zu ändern. Die unter den Dreiergruppen erwähnten נ' קרושות (10, 25) sind nicht mit dem Übersetzer auf das Trisagion zu beziehen (17, Anm. 4, ebenso 22, 19, Übers. 37, 10 u. ö.), sondern auf die drei "Heiligkeitsgrade".

Nathanael zeigt sich auch in nichtjüdischen Dingen ziemlich belesen. Er zitiert gerne Gedichte, nicht nur hebräische, von Ibn Gebirol (aus der Veränderung, die der Verfasser an einem der Zitate von diesem Dichter anbringt, hat L. p. x. in scharfsinniger Weise die Abfassungszeit des Buches erschlossen), Jehuda ha-Levi, sondern auch arabische (11, 1; 25, 7; 28, 12; 30, 11. 22; 32, 12; 36, 9; 44, 14; 45, 1; 53, 3 (hier הפים ביורן, ספים [vgl. Ma'ānī al-nafs, Anm. zu 9 N. 5] 55, 17. 20; 69. 20). Es wäre Sache des Herausgebers gewesen, diese in korruptem Text gegebenen Stücke in Ordnung zu bringen. Auch Koranverse werden nicht selten zitiert oder angewendet (25, 5 = Sure 56, 78); dazu gehört auch 68, 2 الماد (Sure 16, 62; 30, 26). Er zitiert sogar eine biblische Legende nach ihrer Fassung im Koran (22, 7) und bemüht sich an einer Stelle um die Erklärung eines Hadīt Spruches (18, 1 ff.) im Sinne der Zahlensymbolik (אלא וו אלה).

Dr. Levine hat den arabischen Text nach der einzigen Handschrift der Bibliothek der Columbia-University herausgegeben und nebst einer englischen Übersetzung mit Anmerkungen und einer einleitenden Studie begleitet, in welcher er über die Persönlichkeit des Verfassers (er sei der Vater des Adressaten des jemenischen Sendschreibens des Maimūnī), über die Verhältnisse der südarabischen Juden von der Zeit ihrer Einwanderung bis zu der des Verfassers abhandelt. Der arabische Text ist ein Beweis mehr für die Untunlichkeit, sich in der Behandlung dieses Schrifttums an die durch nachlässige Abschreiber hergestellten korrupten, aller aufmerksamen Folgerichtigkeit entbehrenden Vorlagen zu klammern. Wenn dies in bezug auf den grammatischen Stand der Texte bis zu einem gewissen Grade (wo man voraussetzen darf, den Sprachgebrauch des Verfassers vor sich zu haben) geboten ist, so ist es unmöglich, der verworrenen Orthographie der Abschreiber treu zu bleiben. Der Kopist der Handschrift, die dieser Ausgabe zugrunde liegt, schreibt z. B. אלא bald אלא bald אלי aber auch עוֹ schreibt er zuweilen אלי (76, 5; 85, 19); innerhalb zweier aufeinanderfolgenden Zeilen schreibt er מבו abwechselnd הדא abwechselnd und הדי (44, 21–23); שמי bald אמה (2, 21), bald הדי (18, 23); פפו bald הוא (20, 13; 47, 16), bald הוי (12, 5); יבייטו = בַּיָבָשׁלּפּן (29, 21) und zwei Zeilen darauf ויאַמיד = אַריצה. Zu den häufigsten Verwechslungen gehört die Setzung von a statt am Ende der Worte und umgekehrt. Der Herausgeber hat im Text die Schreibweise der Vorlage reproduziert, aber in den Fußnoten grobe Verstöße zuweilen korrigiert; freilich hin und wieder auch an unrichtiger Stelle oder in unrichtiger Weise, während er wieder anderes unbemerkt gelassen hat. 51\* l. פראלך; ibid.2 l. אשרה; 203 l. אשרה oder אפצל (das übrige ist im Text in Ordnung). —  $30^3$  l. מורה  $41^2$  ... לכתרה אלנהאל.  $-32^4$  כלתין  $-37^4$  ...  $-41^2$  ... עורה  $-41^2$  $52^{\,2}$  אבינא  $-54^{\,3}$  ist מאיל beizubehalten.  $-67^{\,1}$  אבינא.  $-82^{\,2}$ - 87<sup>4</sup> אלשרירה. Andererseits sind 5<sup>3</sup>, 7<sup>3</sup>, 16<sup>2</sup>, 37<sup>6</sup>, 45<sup>1</sup>, 47<sup>1.6</sup>, 61<sup>5</sup>, 621 (nach dem im Islam üblichen Sprachgebrauch kann عليه السلام

<sup>\*</sup> Die kleinen Ziffern bezeichnen die Nummern der Fußnoten.

als Eulogie des Messias wohl dienen), 672 unnötige Veränderungen; an diesen Stellen können die Lesarten des Textes ungestört bleiben.

Es würde zu weit führen, wenn wir hier unsere Randbemerkungen zum arabischen Text wiedergeben wollten. Im allgemeinen möchten wir es für wünschenswert halten, daß bei der Bearbeitung solcher arabischer Schriften strengere philologische Disziplin zur Geltung käme als ihnen öfters zuteil wird. Wir reflektieren auf den arabischen Text nur in Fällen, in denen dadurch die Gestaltung der Übersetzung beeinflußt wird. In der letzteren sind die Gedanken des Verfassers mit ziemlicher Treue wiedergegeben. An einigen Stellen jedoch können wir die Erklärung des Herausgebers nicht billigen.

1, 13 den Worten ,his are the celestial sphere' entspricht nichts im arabischen Text. - 8, 8 v. u. ,or their causes' entspricht der falschen Lesart או (5, 18) die in או verbessert werden muß: ,daß ihre Ursachen usw.'. - 9, 4 v. u. ,He transcends' usw. ist eine zu freie und komprimierte Übersetzung des Originals 6, 12 ff.; dasselbe gilt von 11, 3 v. u. im Vergleich mit Text 7, 18 (l. . . . . . מחמרה חמרא אנעם (משכרה שכרא עלי (מא). — 16, 9 v. u. , conjunction and disjunction richtiger: Treue und Treulosigkeit (T. 10, 10). - 25, 6 nicht ,every tribe in Israel gave birth', sondern: jeder der Söhne Jakobs (asbāt) wurde zu sieben Monaten geboren (T. 15, 13) nach Pirke R. Eli'ezer c. 36 אינער אימר משבעה חדשים ילדה לאה את בניה ולשבע שנים נולדו ליעקב ""א שבטים. – ibid. Z. 11 (T. 15, 16) וסבבי אספמיא, die beiden Salzgründe von אספביא nicht ,Sabki, Aspamia'; die geographische Identität sowie die Zugehörigkeit dieser Stellen zu den Meeren ist allerdings unklar. – 29, 13 ,as if he were'; der Text באנה 18, 2 ist in באנה zu verändern und danach zu übersetzen. - 30, 11 nicht ,the twelwe (so!) syllables' und ,the twelve letters of the formula of faith' sondern die 7 entspricht den "sieben sprechenden Propheten" (נאטק) und die 12 "den zwölf Personen die man "Argumente" (กัก) nennt, bekanntlich Terminologie des ismā'ilitischen Schi'itismus (s. zuletzt E. G. Browne, A Literary History of Persia, 1 409). - 32, 10 v. u., One of the learned says: From that it is seen that with nine letters death is

meted out and the people of each generation pass away'; die richtige Übersetzung wäre: "Einer von den einsichtsvollen Gelehrten מן דוי (statt מן דוי (statt מן דוי (statt איז) sagt: Mit neun Buchstaben hat er seine Wünsche erreicht (נאל מנאה) und über seine Zeitgenossen geherrscht יכאד אהל ומאנה) (Text 19, 19). - 34, 24, These things are as they are owing to the various wishes of the Creator' = T. 20, 23. Die Ursache, warum diese Dinge so verschieden sind, ist der Wille des Schöpfers'. -42, 4 , is perfect, and both world usw.'. Was hier mit is perfect übersetzt ist, אצחא, ist ein ול צוט und בעו lesen. — 34, 2 ff. die völlig unverständliche Übersetzung ist auf den mangelhaften, ergänzungsbedürftigen Zustand des Textes (34, 2 ff.) gegründet; derselbe muß so ergänzt werden: . . . . . בה בירא אללה בה אללה בה בירא וקאל אבר (מן אראר) בסט אלך בה שרא) בסט אלך. — 58, 10 ,with his Divine seal' richtig ,mit Notwendigkeit'; באלחתם nicht von ביב (36,4); über ביב s. ZDMG 41, 131 und vgl. hier T. 49, 13; 57, 2. - ib. Z. 24 ,joy', richtig: "Stillung des Durstes" וראיא (T. 36, 10). - 69, 20 "dignitaries'; das ואלרחבה des Textes 43,4 ist in ואלבחבה Schreiber, Sekretäre zu verändern. - 82, 2 v. u. nicht ,seven and twelve sections' sondern zwei Abschnitte (בַּצְלֵין) bestehend aus sieben und zwölf Worten' (T. 51, 25). - 95, 14, confounded the hinderers and rewarded the worthy; richtig "Wunder zu üben (die gewohnten Ordnungen zu zerreißen) und die Substanzen zu verändern'; freilich bedarf der Text (59, ult.) einiger Korrektur: אלאעיאן (statt וקלב (statt וקלב) וקלב (statt ויברק אלעואיר); 101, 8 v. u. ,but if not, it will be otherwise': richtig: ,wenn nicht, so haben wir nichts zu bereuen', im T. 64, 6 ist בלא נגרם in בלא נגרם zu verbessern. — 106, 17 ist אלמתקדבין (67, 10) Subjekt ,die Heiligen mögen nicht ehelichen von den Töchtern K.' - ibid. Z. 18 ,went unto them'; הצרו ist in מערו zu verändern ,machte man Beschränkungen'. - 107, 9 v. u. ,neither interdict nor decree are necessary'; richtig: ,es ist nicht nötig in apodiktischer Weise (אלקטע ואלחתם) von jemandem auszusagen, daß . — 118, 4 v. u. "Eat values' ist T. 75, 13 ff. mißverstanden: .In kurzer Zeit werden sie ihr (der dunjā) als Speise dienen; sie verzehrt . . . . und schätzt gering ....' - 120,11 von: bare knees when knocked together ist nicht

die Rede; l. (76 ult) אצחכאך אלאוראם אלארציה, das Aneinanderstoßen der irdischen Körper'. - 123, 3 v. u. ,God mercifully designed' ,möge Gott sich erbarmen eines Mannes der spricht und gewinnt' (Text 79, 7). — 125, 11 ,should be sanctified'; für הקדם (80, 2) ist zu lesen יתקדם (vgl. 82, 9 למא יתקדם בה בין יר אללה Dies Verbum wird häufig vom Vorbeter angewandt, z. B. Pseudo-Ibn Kutejba, Imāma wa-sijāsa فتقدّم ibid. 325, 1 لو تقدّمت فصلّيتُ بالناس ibid. 325, 1 و نقدّمت מרננים אחריו (81, 8) מרננים אחריו (127, Z. 14: ,this fact is announced מרננים אחריו ,man sagt ihm übles nach'; (dasselbe Versehen Übers. 127, 5 v. u. ,it is not necessary to announce who he is'). — Ibid. Z. 9 v. u. שפל ברך ומרצה לעם (81, 15), may humble say the blessing and bring the people into favor', der demütig (שבל ברך) und dem Volk genehm (passiv: מרצה nicht מרצה) ist'. — 129, 7 ,whatever he learnes' fortgottesfürchtig (עלמה) setzender Relativsatz: ,(der kennt) was ihn lehrt (עלמה) zu sein'. - 130, 3 v. u. ,the consumption of beasts of prey to satisfy the demands of stomach usw.'; ganz verkehrt! der Sinn ist ,die Raubtiere (Subj.) fressen verendete Tiere (l. ללניף ואלמיתה), die auf der Oberfläche der Erde sind; wäre dies nicht, so würde die Luft verpestet werden' usw. - 136, 11 ,that is equivalent to saying that all his days will be spent . . . ' richtig: ,und außerdem (d. h. außer den angeführten Versen; חוא l. חוא noch andere seiner Hindeutungen (אימאה l. אימאה) auf die bleibende Wonne usw.' (T. 86 penult.). — 137, 8 ,the fate of the lost'; אלפאחין des Textes (88, 2) ist = الفِئتُيْن == ,die beiden Scharen': dies ist der Zustand (auch dies ist im Dual שלחי) der beiden Scharen'. — Von sonstigen nötigen Textemendationen will ich doch noch einige angeben: 9, 3 das zweite ואלנאדיה. l. ואלנאדיה. - 13, 25 שרפא l. שרפא . - 16, 10 מצאלח l. מצאלח . - 22, 2 אלכיר אלכיר אלכיר שראה. - 22, 2 gehört zusammen. —

In bezug auf den Sprachgebrauch des Verfassers möchten wir zum Schluß noch eine Bemerkung folgen lassen.

Sehr häufig finden wir bei Nathanael Beispiele für die in nordund südarabischen Dialekten gewöhnliche Anwendung von عاد, auch mit Suffixen in adverbialer Bedeutung = noch, oder لم عاد عاد نصل الى درجتهم wir sind noch nicht zu

ihrer Stufe gelangt; 67, 14 لم عاد يدخلوها sie waren noch nicht [nach Syrien] eingezogen). Zuletzt haben Socia (Dîwân aus Zentralarabien ווו 294 s. v. عاد) und Landberg (Dialectes de l'Arabie méridionale 1 126 und Index s. v. عود) aus der mittel- und südarabischen Volkssprache Beispiele für diesen Sprachgebrauch angeführt, der im jüdischarabischen Schrifttum ungemein häufig anzutreffen ist. S. meine Bemerkungen in ZDMG. 50, 746 und vgl. Maimûnî, Einleitung in die Mischnah, ed. B. Hamburger, 59, 5 v. u. אינה לדלך ברנה, wir haben dafür noch nicht Muße gefunden'. Der Übersetzer verkennt an einigen Stellen die richtige Bedeutung dieses Sprachgebrauchs bei seinem Autor; z. B. 74, 9 ועאר אלקווון אלאולתין פי פעלהמא, die beiden ersteren Kräfte sind noch immer in Wirksamkeit', nicht wie 117,12 according to the manner and method of the two powers'; 74, 25. 26 יעאדהם פי אלדניא.... ועאדה שי אלדהם, während sie noch in der Welt sind . . . . während es noch im Mutterleib ist', nicht wie 118, 4. 8. 10 übersetzt wird: ,they are accustomed to this world' ,it is accustomed to imprisonement in the womb' (wo der Herausgeber an אנג Gewohnheit gedacht zu haben scheint); 78 ult. עאר לימיע מא es gibt noch (andere) erhabene Geheimnisse in Betreff der Dinge, die wir erwähnt haben', was der Herausgeber 123,19 falsch übersetzt: ,all this refers to the aforementioned noble mysteries'.

Zu den von Nathanael angeführten jüdischen Schriftstellern gehört auch Bechaji b. Josef (24, 21), dessen בייש ווארום er charakterisiert (שמון Übers. 41, 7, he considered' l. ואמן), um über seinen Standpunkt hinauszugehen. Wären die Ma'ānī al-nafs eine Schrift Bechajis, so hätte der Verfasser, zu dessen Zeit ein Buch jenes Autors doch noch nicht verschollen sein konnte, bei den vielen Beziehungen, welche die Tendenz des Bustān zu den Ma'ānī hat, diese als Schrift Bechajis gewiß erwähnt. Übrigens lehnt dieser selbst ähnliche Studien ganz entschieden ab. Chōbōth iv 3 (ed. M. E. Stern 207): שאינו צריך לו ילא יוכל להשינו בשכלו כמו עניני ההתחלה והתבלה והתבלה ובתבלה Bechaji würde ein Doppelspiel getrieben haben, wenn er selbst dennoch ein Buch wie die Ma'ānī al-nafs geschrieben hätte.

René Dussaud, Les Arabes en Syrie avant l'Islam. Paris 1907.

Diese Arbeit des bekannten und verdienten Erforschers des syrischen Hinterlandes gibt in sieben Kapiteln die Vorlesungen wieder, welche Dussaud am Collège de France ,über die Entzifferung und Erklärung der safatenischen Inschriften wie über das Eindringen arabischer Elemente in das vorislamische Syrien' im Winter 1905-1906 abhielt, als er die Clermont-Ganneau'sche Lehrkanzel supplierte. Durch den Charakter des Buches, als eines in Druck gelegten Kollegienheftes, ist es nun bedingt, daß Dussaud, der auf den Forschungsergebnissen seiner Vorgänger fußt, aber auch aus eigener Anschauung das Land kennt, nicht bloß Neues, Selbsterkanntes oder Selbstvermutetes mitteilt; er will auch ein brauchbares Handbuch liefern, welches den Historiker, Kunsthistoriker und Philologen über die wichtigsten Fragen und Probleme überhaupt orientiert, die in engerem und fernerem Zusammenhange stehen mit der von Blau und D. H. Müller begonnenen, von J. Halevy fortgesetzten, und von Enno Littmann abgeschlossenen Entzifferung der safatenischen Inschriften; an dieser sind ja Dussaud selbst und sein Reisegenosse Macler hauptsächlich durch Bereicherung des Materials hervorragend beteiligt.1

Bedeutende Funde und Arbeiten der letzten Jahre, wie Brünnow-Domaszewski's Provincia Arabia, Strzygowski's Mschatta und die Forschungen Alois Musil's ganz besonders haben uns in Syrien bald den Brennpunkt, bald den Kreuzungspunkt von Kulturströmungen erkennen lassen, die, sagen wir vor der Entdeckung 'Amras weder geahnt noch erschlossen werden konnten. Während Musil östlich und westlich der Pilgerstraße ein schon in alten Zeiten blühendes Kulturleben entdeckt, und auf die Wanderungen der Beduinen als Kulturträger aus dem Süden und Osten (Südarabien und Mesopotamien<sup>2</sup>) hinweist, versucht es Dussaud in diesem Buche, welches

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Entzifferung der şafatenischen Schrift haben noch F. Praetorius, zur Klassifikation des Alphabetes M. Lidzbarski wertvolle Beiträge geliefert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Für dieses vgl. auch D. H. MÜLLER, Die Gesetze Hammurabis etc. p. 219. 242 f.

im selben Jahre wie die große 'Amrapublikation der Wiener Akademie erschienen ist, an der Hand eines Beispieles nachzuweisen, wie allmählich ein nomadisierender Araberstamm seßhaft wird, seine Eigenart, ja selbst die eigene Sprache und Schrift verliert, fremde Götternamen aufnimmt, bis endlich die Aufsaugung des nomadisierenden durch das kulturell überlegene ansässige Element vollzogen ist. Da gibt es vielerlei Zwischenstufen und Übergänge in dieser großen Entwickelungslinie; sie vollendet sich nicht ohne allerlei Nebenerscheinungen, wie Verschiebungen der Kulturgrenze gegen die Wüste usf. Die Abschnitte des Dussaup'schen Buches, welche dieses ethnologisch-geographische Problem behandeln, sind die gelungensten der ganzen Schrift (Kap. 1 und vn).

Es ist interessant, gleich das erste Kapitel ,le désert de Syrie' mit dem zu vergleichen,1 was Sprenger in seinem "Das Leben und die Lehre des Muhammad' 1 243 ff. von den Grenzverschiebungen zwischen Kulturland und Wüste sagt. Dussaud betont mehr die friedliche Eroberung der Wüste durch die Ansässigen unter dem Schutze einer tatkräftigen Regierung, welche diese vor raublustigen Beduinen schützt; Sprenger mehr die gewaltsame Verdrängung der Ansässigen durch die kriegerischen Beduinen, wenn diese von keiner starken Hand im Zaume gehalten werden. Der Einwanderung von Beduinen ins syrische Kulturland stellt Dussaud die überseeische Auswanderung der Bewohner des Libanon entgegen; wie jene einen Leitfaden der politischen Geschichte Syriens in ältester und jüngerer Zeit darstellte, so läßt sich auch die Kolonisation überseeischer Länder durch die Phöniker in ältester Zeit vergleichen mit dem ja auch wirtschaftlichen Momenten entspringenden Wandertriebe, der die modernen Syrer des Libanon nach Amerika, Afrika und Australien führt, wo sie ähnlich den Phönikern mit Beibehaltung ihrer Sprache und ihres Kultes geschlossene Ansiedlungen in kleinem Maßstabe bilden. Als die wichtigste Erkenntnis, welche sich aus Dussaud's Darstellung (p. 3 ff.) für die vergleichende Kulturgeschichte ergibt,

 $<sup>^{1}</sup>$  Zur Stellung der Beduinen zu den Ansässigen v<br/>gl. auch R. Geyer, diese Zeitschrift xxx. 389.

möchte ich die durch Tatsachen erhärtete Möglichkeit einer Kontamination von Beduinentum und Seßhaftigkeit betrachten, die ja auch von D. H. Müller für die Israeliten vor der kanaanäischen Einwanderung gefordert worden ist. Man weiß, daß diese Frage für die Rekonstruktion alter Kulturzustände durchaus nicht belanglos ist.

Der Anteil an Kulturarbeit, welcher dem römischen Weltreiche an der Grenze der Wüste zukommt, führt Dussaud zur Betrachtung des römischen Limes. Hier hatte er Brünnow-Domaszewski zu sicheren Wegweisern.<sup>2</sup> Obgleich kein römisches Kastell, dominiert in diesem Abschnitte das immer noch heiß umstrittene Mšatta und neben ihm die Inschrift von en-Nemâra, aus welcher Dussaud weitgehende Schlüsse für die Erbauer und die Datierung jenes Palastes zieht. Neu ist in Zeile 4 jener Grabschrift Dussauds Lesung: ווכלה לפרש ולרום et les délégua (sc. les tribus) auprès des Perses et des Romains'. In seiner ersten Entzifferung<sup>3</sup> las Dussaud diesen Passus ווכלהן פרשו und bemerkte zu יובלהן ,la lecture matérielle de ce complexe nous paraît certaine'. Jedoch wurde Dussaud durch eine erneuerte Prüfung des Originales im Louvre zu dieser Änderung der ersten Lesung bestimmt.<sup>5</sup> In der Übersetzung folgt hier Dussaud nunmehr auch Peisers und Hartmanns Deutung von פרשו (bezw. פרש) als "Perser" nur in anderer Beziehung als seine Vorgänger vorgeschlagen hatten.6 Für Dussaud wird die so gewonnene enge Verbindung Persiens mit Rom zum Ausgangspunkte kunsthistorischer Deduktionen, die hauptsächlich Mšatta betreffen. Im Könige aller Araber (מלך אל-ערב מבלה), dessen Gedächtnis die Grabschrift von en-Nemâra wieder erweckt hat, sehen CLERMONT-GANNEAU, HARTMANN und bis zu einem gewissen Grade auch Peiser einen König von Hîra. Auf Grund der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Gesetze Hammurabis, p. 214 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nachträglich wäre noch hinzuweisen auf R. Brunnow in dieser Zeitschrift Bd. xxi, p. 290 ff. zu Gebel Seys, Kasr el-Abyad und Msatta.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mission dans les régions désertiques de la Syrie . . . par R. Dussaud avec la collaboration de Fr. Macler 1903, p. 314 ff.

<sup>4</sup> Ebenda p. 320.

<sup>5...</sup> le texte ... tel qu'un nouvel examen nous porte à le lire, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Orientalistische Literaturzeitung 1903, p. 277 ff. 1906, p. 573 ff.

sicheren Datierung (Z. 5 der Inschrift) rekonstruiert Dussaud die Liste der ersten Könige dieser Stadt folgendermaßen:<sup>1</sup>

> 'Amr (1.) b. 'Adî ?—? Imrul-Ķais (1.) b. 'Amr ?—328 'Amr (11.) b. Imrul-Ķais 328—358 etc.

Wie hängt das mit Mšatta zusammen?

Strzygowski hatte von rein kunsthistorischen Erwägungen geleitet Mšatta ins 4., spätestens ins 5. Jahrhundert unserer Ära gesetzt und den Bau Gassâniden zugeschrieben. Die Schwierigkeiten, welche die Annahme einer solchen Bauleistung durch Gassaniden in so früher Zeit macht, hat Brünnow, Provincia Arabia n. 310 f. betont, aber auch die Vermutung von der Hand gewiesen, als wäre eben Imrul-Kais b. Amr (gest. 328), an den man zur Not denken könne, der Bauherr von Mšatta gewesen. Einen ganz anderen Standpunkt als Brünnow vertritt Dussaud, soweit die Datierungsfrage und die Erbauer von Mšatta in Betracht kommen; er schließt sich da jenem Gedankengange an, den Strzygowski bei Besprechung des i. und ii. Bandes von Brünnow-Domaszewskis Provincia Arabia<sup>2</sup> so formulierte: ,Dieser "roi de tous les Arabes" Imru'l-Kais spielt also dokumentarisch belegt in einer Zeit, über welche die literarischen Quellen schweigen, dieselbe Rolle, wie die späteren Gassânidenfürsten. Es könne also schon im 4. Jahrh. n. Chr. Könige in jener Gegend gegeben haben, fähig, Mšatta zu erbauen. - Mit der politischen Stellung Hîras und seiner Herren, die im 4. Jahrh. Rom und Persien3 befreundet

<sup>1</sup> p. 36, Note 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Deutsche Literaturzeitung 1906, Sp. 2466.

<sup>3</sup> Nach Hartmann I. c. war Imrul-Kais ein mit den Byzantinern verbündeter Lahmide. Nach Dussaud ist er ein König 'tenant son investiture des rois de Perse, mais également l'allié de Rome' (p. 38). Das stützt sich wohl auch auf die Lesung (s. o.): מובלה קבום להום. Das Original kann ich nicht nachprüfen, doch scheint das Faksimile, bei Lidzbarski, Ephem. ii. 34, welches Dussauds Zeichnung wiedergibt, nicht dafür zu sprechen. In der Gruppe, welche Dussaud jetzt יין הובלה להום liest, hat הובלה die finale Form wie Z. 1. in ביה Z. 3. Ende, 4. Ende und der mit הובלה Buchstabe scheint mir für ein 5 zu kurz. Es wird also Dussauds erste Zeichnung an dieser Stelle zu verbessern sein. Zur persischen Investitur, welche sich Dussaud

waren, bringt Dussaud die "syrisch-persische" Stilmischung, die er an Kasr el-Abyad und Mšatta findet, in Verbindung. (p. 34, 38, 55.) Es sind dies eben seines Erachtens Bauten, welche die mit persischen Kulturelementen gesättigten Lahmiden als Freunde und Verbündete Roms in Syrien aufführen durften. Dies erkläre den "persischen" Einschlag in der Ornamentik, welcher sich in Kasr el-Abyad scheu hervorwage und in Mšatta siegreich durchbreche" (p. 38 Mitte, 44 oben, 46 unten, 48 ff. 51, 55). In diesen Bauten, besonders aber in Mšatta, hätten wir das Vor- und Urbild der früharabischen Kunst vor uns.

Das Syrische an Mšatta, das bei Strzygowski mehr im Hintergrunde stand, kehrt Dussaud (p. 50 f.) bedeutend hervor. Da er das "Persische" daneben gelten läßt, sowohl in der Architektur (p. 45 f.) als auch in der Ornamentik (s. o.), wenn auch nicht in dem Maße, wie Strzygowski (vgl. p. 48 f.), so will ich darin nicht einen Widerspruch Dussauds zu seiner eigenen These erblicken, daß Mšatta von den halbpersischen Lahmiden erbaut worden sei. Ich möchte indessen auf einen Gegensatz hinweisen, welcher die Diskussion der letzten Jahre über Mšatta durchzieht. R. Brunnow hat in dieser Zeitschrift xx1. 288 f. zugegeben, daß Strzygowskis kunsthistorischer Beweis die Datierungsfrage entscheiden müßte, wenn Mšatta, d. h. der Bau gleichzeitig mit der Fassade entstanden wäre. Diese aber sei nicht für den Bau komponiert, sondern zusammengesetzt aus älteren, obendrein verschiedenen Kunststilen angehörenden Bausteinen. Dem vermutlich ganz orientalischen Zickzackmotiv sei ein diokletianisches Gesimse einfach aufgesetzt. Dann hätte Brunnow freilich keinen Grund, von seiner Provincia Arabia II. 171 ff. vorgetragenen Datierung Mšattas abzukommen! Ob Mšatta und seine Fassade einheitlich

hauptsächlich aus dem Ausdruck דו אשר אלרת: ergibt (p. 35 f.), vgl. Lidzbarski, Ephem. 11. 35, Musil 'Amra p. 149 und Dussaud selbst, Mission etc. p. 317.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Brünnow jedoch, diese Zeitschrift xxi. 290 f., sind beide, Qaşr el'Abyad und Msatta, Bauten der Gassâniden. Mit anderen Worten: für den Stil
sind die historischen Erwägungen allein nicht entscheidend und man wird sich
vorsehen müssen, die vorislâmische Kunst nicht zu sehr als "Politikum" zu behandeln.

komponiert sind oder nicht: das letzte Wort in dieser Frage wird man, denke ich, füglich dem Kunsthistoriker überlassen müssen. Wenn ich recht sehe, zweifelt auch Dussaud keinen Augenblick daran, daß Mšatta und seine Fassade in allen ihren Teilen zusammengehören. Dann hätte er aber das antike und hellenistische Element in den Friesen (Palmette und Akanthus) als Faktor mit in Anschlag bringen müssen<sup>1</sup> — und eben dieses Neben- und Ineinandergehen orientalischen und hellenistischen Kunstschaffens<sup>2</sup> nennt Strzygowski an Mšatta nordmesopotamisch: ein Begriff, den Dussaud, wie mir scheint zu Unrecht, vollkommen ablehnt (p. 50), indem er bloß von persischen oder sassanidischen Motiven und Kunstströmungen spricht.

Im einzelnen möchte ich zu diesem Kapitel der Dussaud'schen Schrift noch bemerken, daß Strzygowski nicht "l'art byzantin" für den mesopotamischen Kunstkreis beansprucht, sondern die byzantinische Ornamentik allein zum Teil daraus ableitet.

Die Eigenart der safatenischen Buchstaben gibt Dussaud den Anlaß, daß er der südsemitischen Schriftfrage nachgeht und nach dem Ursprunge des phönikischen Alphabetes forscht, dieses "modèle unique de tous les alphabets connus' (Halevv). Die Resultate der Dussaud'schen Untersuchung sind neu und überraschend: die südsemitische (d. h. sabäische) Schrift gehe auf ein nicht genau bezeichnetes griechisch-archaisches Alphabet zurück; und das phönikische selbst stamme möglicherweise von der altkretischen (ägäischen) Schrift ab, die wir seit den Funden von Knossus zwar kennen, aber derzeit noch nicht zu lesen vermögen. Ob sich Dussauds Mitforscher mit diesen zwei Thesen werden befreunden können, möchte ich bezweifeln; die zweite trägt der Verfasser selbst mit aller Reserve vor; und in der Tat, solange die kretischen Inschriften für uns stumm sind, ist eine Diskussion in dieser Frage verfrüht. Was aber den

<sup>1</sup> Vgl. meinen Aufsatz, diese Zeitschrift Bd. xix, p. 305 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenda 304 und Dussaud selbst p. 50.

<sup>3</sup> Dussaud, p. 48 unten, auch 41 letzter Absatz.

postulierten griechischen Ursprung des sabäischen Alphabets betrifft, da liegen die Dinge anders.

D. H. Müller hat in der lihjânischen Schrift eine Reihe von Zeichen nachgewiesen, welche den entsprechenden phönikischen näher stehen, als die monumentalen sabäischen Formen. Müller schloß daraus, daß das lihjânische Alphabet ein Mittelglied sei zwischen dem altphönikischen und sabäischen. In ähnlichen Bahnen bewegte sich Praetorius, als er 1902 das dem Lihjânischen, überhaupt südsemitischen verwandte Şafāalphabet ,die erste uns bekannte Etappe' nannte ,auf der Wanderung der gleichfalls von Phönizien ausgegangenen südsemitischen Schrift nach Süden'.

Im Gegensatz zu diesen zwei Forschern hält Lidzbarski<sup>3</sup> dafür, daß das nordsemitische Alphabet direkt nach dem Süden importiert worden sei, und später, in stark veränderter Gestalt, wieder nach Norden sich ausgebreitet habe; diesen Rückweg hätte es aber angetreten, als seine monumentale sabäische Form noch nicht endgültig festgestellt war; so erkläre sich z. B. die abweichende Form des lihjanischen 3 als iu. m. a. Ihm folgt Dussaud im großen und ganzen darin, daß er das Lihjanische, Thamudenische und Safatenische für Tochteralphabete des Sabäischen hält.

Wir wollen hier davon absehen, die Irrwege und gewundenen Pfade zu verfolgen, welche die Schrift von Norden nach Süden oder umgekehrt gegangen ist. Die Tatsache bleibt unbestritten, und auch Dussaud muß sie zugeben, daß es im Lihjanischen, Safatenischen etc. Zwischenformen zwischen dem Phönikischen und dem monumentalen Sabäisch gibt. Es kann nun sein, daß das Lihjanische (D. H. Müller) oder, wenn auch minder wahrscheinlich, das Safa-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epigraphische Denkmäler aus Arabien (Denkschr. d. Kais, Akad. d. Wissensch.) 1889, p. 4 und 15 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ZDMG. LVI. 679.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ephemeris, 1. 109 ff. und 11. 23 ff.

<sup>4</sup> Ebenda 11. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. weiter unten p. 217 unten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dieses berücksichtigt Dussaud allerdings viel zu wenig. Müllers Arbeit (s. o.) wird gar nicht erwähnt.

tenische (Praetorius) eine Etappe auf dem Wege nach dem Sabäischen sei; die wievielte, läßt sich schwer sagen; es kann sein, daß das Lihjanische und Safatenische Etappen auf dem Wege vom Sabäischen seien und dennoch bei einzelnen Buchstaben ältere Formen als dieses bewahrt hätten. Mir ist die erstere Annahme, wie sie D. H. MÜLLER vertritt, wahrscheinlicher. Daß die gafatenischen Inschriften umsoviel jünger sind, als die sabäischen, spricht nicht dagegen, daß einzelne ihrer Schriftzeichen als älter anzusehen sind: dies kann verschiedene Gründe haben.¹ Wenngleich nach Lidzbarski auch die Abarten des sabäischen Alphabets dem Prinzipe der Symmetrie folgen, ja es bisweilen noch weiter durchführen mögen als dieses,2 so spricht auch Lidzbarski, und wohl mit Recht, dem Safatenischen kursiven Charakter zu.3 Daß es aber neben dem monumentalen sabäischen Schriftduktus noch einen kursiven gegeben haben muß, ist bei einem Handelsvolke wohl evident.<sup>4</sup> Sollten diese kursiven Formen nicht den phönikischen näher geblieben sein und die älter anmutenden Zeichen des Safā dieses "kursive" Sabäisch wiederspiegeln? Das wird sehr wahrscheinlich gemacht durch Lidz-BARSKIS Nachweis, daß bei der Umformung des sabäischen Alphabets, wie wir es aus den Bauinschriften etc. kennen, künstlerische u. z. architektonische Motive mitgewirkt haben, wie Stabilität, Symmetrie und Schlankheit.<sup>5</sup> Durch all diese Erwägungen bleibt aber die Tatsache unberührt: nach D. H. MÜLLER ist eine Reihe von lihjanischen Buchstabenformen älter, und sie stehen dem Phönikischen näher als die sabäischen Schriftzeichen. Lidzbarski war geneigt, in der safatenischen Form des z ein Mittelglied vom Phönikischen zum Sabäischen zu erkennen;6 doch ist er inzwischen von dieser Ansicht wieder abgekommen.7 Hingegen wird es wohl dabeibleiben, daß libjanisch 出(= c) eine Mittelform von  $\pm$  zu 占, lihjânisch  $\dagger$  eine Zwischenstufe von 3 zu 7 darstellt.8 Für die Ableitung der südsemitischen 7 und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. schon oben p. 214, Note 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lidzbarski, l. c. ii. p. 25, Z. 31 ff., p. 27, Z. 8. 
<sup>3</sup> Ebenda ii. p. 33, Z. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebenda 1. p. 113, 2. Absatz. <sup>5</sup> Ebenda 1. 113 ff., 118, 126. <sup>6</sup> Ephem. 1. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ebenda 11. 27. <sup>8</sup> Ebenda 1. 123; MÜLLER 1 c. 16 zu 7.

i-Formen reicht das Phönikische — auch ohne Zwischenstufen — vollkommen aus; 1 zu Ψ aus 🖯 vgl. Müller p. 17 und Lidzbarski, Ephemeris 1. 123.

Dussaud drängt nun, wie mir scheint unberechtigterweise, sowohl diese älteren Formen oder Zwischenstufen, die ja in südarabischen Alphabeten erhalten sind, als auch Erwägungen allgemeiner Natur zu sehr in den Hintergrund<sup>2</sup> und hebt Mittelformen hervor, die er in altgriechischen Alphabeten findet. Seine Theorie zerschellt an lihjanischem H=3H=3 und sabäischem (!) H, das nur aus phön. I (zu H), nicht aus griech. Z abgeleitet werden kann.3 Es ist auch meines Erachtens überflüssig für ההה beim Griechischen eine Anleihe fürs Sabäische zu machen, wenn wir mit semitischen, dem sabäischen zunächstliegenden Alphabeten auskommen, welche direkt zum Phönikischen hinüberleiten; oder griechische Mittelformen den sabäischen zugrunde zu legen, wo die phönikischen Urformen ausreichen: תשרקענמלכנ, bezw. ein archaisch-griechisches Alphabet heranzuziehen, wo die geforderten Zwischenformen in so unbedeutendem Maße sich von den phönikischen unterscheiden würden: שמל Was endlich die Stellung von שמל im Sabäischen anlangt, so genügt zu ihrer Erklärung vollkommen, was Lidzbarski, Eph. 1. 113 f. 126 (Schlankheit!) vorgebracht hat. Wenn hier das Altgriechische vom Phönikischen abweichende, aber dem Sabäischen mehr entsprechende, oder ganz gleiche Formen (3) hat, so liegt eben ein Produkt paralleler Entwicklung vor, deren Walten man nie verkennen sollte; das gleiche gilt von der griechischen Gestalt des ".5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenda 11. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Z. B. ist die von Dussaud auf der Tafel p. 75 geforderte Mittelform ∧ ♦ dem Lihjânischen eigen, sogar in viel besser passender Form als die griechische! Vgl. Dussauds Tabelle p. 63 und die Euting'sche Schrifttafel bei Müller, a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dussaud selbst p. 70! Müller a. a. O., 16 f. Lidzbarski, a. a O. ii. p. 28, Z. 10 ff. 22 ff.

<sup>4</sup> Vgl. Dussaud p. 75 die Tafel. Zu: νgl. Lidzbarski, a. a. O. i. 122, 124. — Zu ¬ fehlt die 'forme intermédiaire supposée', wie es scheint, auch dem Griechischen; Dussaud a. a. O., p. 75 (die Tafel) verzeichnet wenigstens keine.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Und vielleicht & (San). Lidzbarski, l. c. i. 117, 124, 125.

Was endlich die von Praetorius (allerdings in umgekehrter Abhängigkeit der Formen von einander, als sie Dussaud vertreten möchte) vorgebrachte Gleichung:  $\Phi = \varphi$  und  $\Psi = \chi$  anlangt, worauf Dussaud so viel Gewicht legt, so ist inzwischen Praetorius selbst davon abgekommen, wenigstens  $\Phi$  und  $\varphi$  zu einander in ein Abhängigkeitsverhältnis zu bringen.

Ich glaube also, daß wir zur Alternative nicht berechtigt sind, welche Dussaud aufstellt (p. 78):

1º Ou bien l'alphabet phénicien a subi tout à coup une déformation rapide pour aboutir, dès au moins le vui siècle avant notre ère, à l'alphabet sabéen; mais cette déformation, tout à fait parallèle à celle qui a donné les alphabets grecs archaïques, n'a laissé aucune trace; 2

2º Ou bien l'alphabet sabéen dérive directement d'un alphabet grec archaïque 2 . . .

Was den Zeitraum betrifft, den das sabäische Alphabet zu seiner der griechischen parallelen Entwickelung und Umwandlung gebraucht hat, ist meines Erachtens das Richtige wieder von Lidzbarski (l. c. i. 128) getroffen worden; davon abgesehen, daß offizielle Feststellungen von Schriftstilen, wie sie an öffentlichen Bauten etc. zu verwenden sind, auch rasch und gewaltsam vor sich gehen können.<sup>3</sup> Die Spuren dieser Umwandlung aber, die Dussaud vermißt, möchte ich im lihjanischen und zum Teil im safatenischen Alphabete vermuten, welch letzteres uns sehr wohl auch ältere Schichten, unter neueren eingebettet, erhalten haben könnte.

Nun aber gibt Dussaud selbst zu,4 daß das Ṣafatenische Formen besitzt, welche den phönikischen näherstehen als den sabäischen.<sup>5</sup> Diese Erscheinung zwingt ihn, ein Oszillations- bezw. Regressions-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dussaud, p. 78; Praetorius: Über den Ursprung des kanaanäischen Alphabets, Berlin 1906, p. 11, 13. (Vgl. Lidzbarski, Ephem. п. 119 f.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von mir gesperrt.

<sup>3</sup> Dies hat D. H. MÜLLER für das äthiopische Alphabet klar gemacht.

<sup>4</sup> S. oben p. 214 unten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> p. 68 ff., zu > p sogar > und p.

gesetz zu abstrahieren, demzufolge ein Buchstabe nicht immer konstant, nach derselben Richtung hin sich entwickelt, sondern vielmehr um eine Durchschnittsform pendelt und sich von dieser bald nach der einen, jüngeren, bald nach der anderen, älteren Form hin entfernt.<sup>1</sup> "Si donc, dans le liḥyanique et le safaïtique, on rencontre des formes intermédiaires entre le phénicien et le sabéen, ce n'est pas, comme l'admettent MM. Lidzbarski et Praetorius,<sup>2</sup> par suite d'une évolution incomplète, mais par<sup>3</sup> le fait d'une régression inconsciente vers le type primitif (p. 69). Dann ist es aber auffallend, daß die şafatenischen Schriftzeichen nach Dussaud selbst zu den phönikischen (p. 64, Z. 7) Formen zurückschwingen, statt zu den griechischen, von welchen die sabäischen nach seiner Auffassung unmittelbar herrühren.<sup>4</sup>

Der safatenische Dialekt ist, wie der lihjanische und thamudenische, ein nordarabischer. Einen grammatikalischen Abriß davon gibt Dussaud im IV. Kapitel. Da sein Buch keine sprachgeschichtlichen Ziele verfolgt, hat der Verfasser seine Auseinandersetzungen auf ein bescheidenes Maß beschränkt. Seinem Leitgedanken treu, betont Dussaud hauptsächlich jene Abweichungen der Sprache vom klassischen Arabisch, die ihm eine Folgeerscheinung der veränderten Lebensweise (Seßhaftigkeit) des Volkes sind (p. 108 und 112). Um die einer Rezension gesteckten Grenzen nicht zu überschreiten, muß ich Dussauds gutem Beispiele folgen und ein näheres Eingehen auf das Problem mir versagen, welches die Schlagworte Volkssprache — Schriftsprache heraufbeschwören. Vielleicht hätte hier aber doch das Lihjanische vergleichungsweise herangezogen werden können, da Müllers Vorarbeit<sup>5</sup> vorlag; so ist die Kontraktion der Diphthonge

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 67, 68 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Und D. H. MÜLLER, müssen wir hinzufügen.

<sup>3</sup> So wohl statt ,pas'.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. auch p. 72: . . . le *phé* phénicien . . . aboutit en safaïtique, à une lettre plus voisine de la phénicienne que la lettre sabéenne. — Was Dussaud p. 69 von der byzantinischen Form des A sagt, scheint mir weit hergeholt und nicht bestimmend.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> l. c. p. 11 ff.

aw, ay auch dort beobachtet worden.¹ Was Dussaud von den ,lettres faibles' sagt, ist mir nicht recht klar geworden.² Die angesetzte Pluralform ru'uwus³ ist wohl nur Schreib- oder Druckfehler; denn ra's kann bloß ru'ûs (oder rûs) gebildet haben und bilden. Die Schreibung (مَعَاثَ ) beweist, daß die Ṣafatener dieses intervokalische naus wohl auch nsprachen.⁴ Zum ṣafatenischen Artikel (ebenso zur Konjugation der Verba tertiae ) wäre wieder auf das Liḥjânische hinzuweisen gewesen; letzteres kennt neben auch den Artikel n; zur sprachwissenschaftlichen Erklärung dieser Formen und ihrem Verhältnis zu hebr. hätte J. Barths Aufsatz in The American Journal of Semitic languages and literatures, xm. 1896 verglichen werden können.

Etwas eingehender behandelt Dussaud (p. 96 ff.) die şafatenischen Eigennamen; 6 die hier reichlich angeführte Literatur erlaubt es jedem, die angedeuteten Fragen weiter zu verfolgen. — Faksimilierte Graffiti (p. 100 ff.) aus Dussaud-Maclers Sammlung, denen eine Transkription, Übersetzung und Erläuterung beigegeben ist, gewähren Einblick in einige kontroverse Punkte der Interpretation. Die wenigen kulturhistorischen Momente, welche die Inschriften erkennen lassen, die noch spärlicheren historischen Daten, die sie uns verraten, führt Dussaud im Zusammenhange vor (p. 109—115).

Die folgenden zwei Abschnitte (Kap. v. vI) führen uns ins safatenische Pantheon, gewähren uns einen Rückblick in die arabische Gähiliyya und einen Ausblick auf aramäische und griechische Götterentlehnungen und Konkretismen.

<sup>1</sup> р. 13, пп, 3 а.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. auch CL HUART in Journ. as. 1907 p. 181 ff

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ich übertrage bloß die französische Orthographie in die deutsche.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> E Littmann, Zur Entzisserung der thamudenischen Inschriften p. 44 hätte hier berücksichtigt werden müssen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jetzt "Sprachwissenschaftliche Untersuchungen zum Semitischen", 1. 1907, p. 47 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. auch Dussaud im 1. Kap p. 15 f. Zu ושהשבול ישנאל ישנאל (ebenda) vgl. Lidzbarski, Ephem. ii. 44, Note 1. — Zum Vorkommen nordarabischer Eigennamen in den Inschriften von el-Öla Müller, l. c. p. 4.

Im einzelnen möchte ich zu Kap. v bemerken, daß im nabatäischen Texte CIS, и, 183¹ (לאלת וונרה), die Lesung als richtig vorausgesetzt, dieses Wort seiner Bedeutung nach doch eher zu aram. יְנֵי (st. estr.), syr. לֹבְּיל, äth. שׁמני ,Hügel, Steinhaufen' zu stellen sein wird, als zu arab. לִבִּי ,Höhle'.² יִנוּ wäre dann hier soviel als und יִנוּת (צִמצְנִנְינִי), von welchen Dussaud p. 127 spricht. תורה würde nicht 'grotte, sanctuaire' besagen bezw. die 'Schatzkammer' andeuten,² sondern das Postament des Gottheitssymboles bezeichnen, oder den Altar.

In CIS, וו. 422—423 zerlegt Dussaud (p. 126 f.) אחרעתא, welches Lidzbarski³ und Nöldeke⁴ als Athargatis auffassen, in אחר בחוד: Ort, d. i. Heiligtum der Ate. Zur Bekräftigung dieser Lesung beruft er sich auf eine Littmann'sche Inschrift, in welcher er אלה רבה erklärt als: 'Allât, Herrin des Heiligtumes'. Aber da kann wohl אחר einfach 'Platz, Ort' bedeuten, wie so oft in den şafatenischen Inschriften; f Allât wäre die 'genia' loci gewesen.

Betreff der Gleichsetzung Arşu = Ruḍâ (Dussaud p. 132, 144) wäre auf die Schwierigkeit hinzuweisen, welche sich aus aram. 2 — arab. • vom Standpunkte der Lautverschiebung ergibt. 6 — Auch in diesem Kapitel sind mehrere şafatenische Graffiti in Text und Übersetzung mitgeteilt; darunter manche recht schwierige Stücke,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dussaud, p. 124 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dussaud denkt wohl an das Gabgab der Allât in Tâ'if (vgl. bei ihm p. 119). Die Bedeutungen, welche man Lisân s. v. n. 128 f. findet, lassen auch in בֹּיבֹב etwas dem בוגר, בוגר, (בר בוגר ähnliches vermuten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ephem. 1. 195 f.

<sup>4</sup> Ebenda 11. 123.

<sup>5</sup> vgl. Dessaud selbst, p. 138, Z. 6. — Hieße אדר in diesen speziellen Verbindungen Heiligtum, so hätte Simplicius das von ihm als אדר mißverstandene הדרידה (so im Aramäischen) = Athargatis, eben nicht bloß mit τόπος θεών übersetzt. (Dussaud 126.) Auf eine Anfrage schreibt mir E. Littmann über jene Inschrift folgendes (26. וו. 188): ,Bei רבי אל־אדי hat mir die Deutung, die Sie geben, immer noch am meisten eingeleuchtet. Wenn ich die Inschrift ediere, werde ich näher darauf eingehen müssen; bisher habe ich persönlich אדר hier für "Ort" gehalten."

<sup>6</sup> Nöldeke, in Ephem. II. 123 f. Man erwartete aramäisches p oder p, vgl. HOFFMANN, in ZA. xI, 214.

wie p. 138; und die bei Götteranrufungen üblichen Formeln besprochen.

In Kap. vii werden folgende Gottheiten einzeln behandelt: Allâh, Ruḍâ,¹ Gad ʿAwîḍ (= θεὸς ἸΑσυειδηνῶν; letztere bezeugt); Šams, Iţâʿ (צֹהָא, אַהֹּי, סֵמֶץ, "Εθαος) Raḥâm (Νοιdeke: בָּבֶּׁה), Šayʿ al-ḥawm, in welchem Dussaud einen Kriegsgott oder vielmehr eine Gottheit der bewaffneten Truppe erkennt. Zu seinem antibacchischen Charakter würde diese Bestimmung gut passen.

Kap. vn greift auf den Anfang zurück und bespricht die endgültige Assimilation der ansässig gewordenen Şafatener an die aramäische Bevölkerung. Religionsgeschichtlich drückt diese sich aus in der Aufnahme des Be'el Samin und Dusares in das şafatenische Pantheon, sprachgeschichtlich darin, daß jene ihren Dialekt verlieren und seit dem 4. nachchristlichen Jahrhundert griechische Inschriften setzen; in einer solchen, welche Dussaud (p. 135) mitteilt, ruft ein Archelaos den Zeòş Σαραθηνός an.

Damit schließt die Arbeit des französischen Gelehrten, der es verstanden hat, in großen Zügen und in einer äußerst anmutigen Darstellung ein großes ethnologisches und kulturhistorisches Problem vor unseren Augen aufzurollen und zu deuten. Wenn man auch hie und da ihm nicht in allen Einzelheiten beipflichten kann, so gelingt es Dussaud doch, durch die Fülle des gebotenen Materials und durch scharfsinnige Kombinationen unsere Aufmerksamkeit zu fesseln, und zur Mitarbeit an der Lösung gar mancher Probleme anzuregen.

Graz.

N. RHODOKANAKIS.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben.

|  | • |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

# Das Apâlâlied.

Von

#### L. v. Schroeder.

Das merkwürdige kleine Lied von der Apâlâ, RV 8, 80 (resp. 8, 91), hat schon ziemlich früh die Aufmerksamkeit der Indologen auf sich gelenkt, ohne daß man bei der Erklärung desselben wesentlich über dasjenige hinausgekommen wäre, was schon die indischen Kommentatoren und Exegeten uns bieten. Daß dies aber für ein richtiges Verständnis des Liedes durchaus ungenügend, ja in wesentlichsten Punkten ganz direkt irreführend ist, scheint mir aus einer vorurteilslosen Betrachtung des Textes deutlich hervorzugehen und soll im folgenden dargetan werden. In diesem Falle, wie in so manchen ähnlichen Fällen, versagt die Tradition durchaus, und die europäische Forschung sieht sich vor die Aufgabe gestellt, aus dem Texte des Liedes selbst, in Verbindung mit seiner rituellen Verwendung - denn auch eine solche ist uns wenigstens für einen Vers bezeugt - die eigentliche Bedeutung und den Zweck der Dichtung zu erschließen, respektive dieselbe mit größtmöglichster Wahrscheinlichkeit festzustellen.

Schon Aufrecht hat bekanntlich in einem der ersten Bände der Indischen Studien Text und Übersetzung des Liedes, Sâyaṇas Kommentar dazu und das betreffende Stück von Shaḍguruçishyas Kommentar zur Anukramaṇikâ mitgeteilt und einige Bemerkungen daran geknüpft,¹ nachdem schon vorher durch Adalbert Kuhn die entsprechende Stelle der Brihaddevatâ im ersten Bande derselben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Тн. Ангесент, ,Die Sage von Apâlâ', Indische Studien, Bd. IV, p. 1—8. Wiener Zeitschr. f d. Kunde d. Morgenl. XXII. Bd.

Studien veröffentlicht war. 1 Nach Aufrecht wäre der Inhalt der "Sage" einfach der: "Apâlâ, von einer Hautkrankheit behaftet, bringt Indra ein Somaopfer dar, der sie zum Danke in der Art heilt, daß er sie durch drei Höhlungen seines Wagens zieht. 2 Daß diese Art Heilung oder Reinigung einen durchaus volkstümlichen Charakter trägt, war schon Kuhn und Aufrecht ganz deutlich und ließe sich heute noch durch manche weitere Parallele belegen.3 Über diesen Punkt kann kein Zweifel bestehen. Dagegen halte ich es für mehr als fraglich, daß wir uns Apâlâ wirklich mit einer Hautkrankheit behaftet zu denken haben, so bestimmt auch die Kommentatoren davon reden. Tatsächlich ist von einer solchen Krankheit im Liede selbst nicht die Rede, nur von einer rituellen Reinigung, aus welcher Apâlâ mit sonnig glänzender Haut (sûryatvac, wörtlich ,sonnenhäutig') hervorgeht. Ich kann daher Aufrecht nicht ganz Recht geben, wenn er a. a. O. p. 8 sagt, daß keiner der Erklärer irgendeinen Zug hinzufügt, der nicht schon im Liede selbst sich vorfindet'. Diese Behauptung läßt sich in so bestimmter Fassung um so weniger aufrecht erhalten, als die Erklärer nicht nur die im Liede angedeutete Beziehung der Apâlâ zu Indra in mannigfaltiger Weise weiter ausmalen, sondern mehrfach auch von einer Verschmähung oder Verstoßung der Apâlâ von Seiten ihres Gatten berichten,4 ja sogar ganz genau wissen wollen, was aus dem Hautabfall der Kranken bei der dreimaligen Reinigung geworden sei, nämlich 1. ein Stachelschwein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indische Studien, Bd. 1, p. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Aufrecht, a. a. O., p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. auch A. Weber, *Indische Studien*, Bd. v, p. 199 (383, 387, 411); M. Winternitz, Das altindische Hochzeitsrituell nach dem Äpastambîya-Grihyasûtra und einigen andern verwandten Werken', Wien 1892, p. 46 (*Denkschriften der kais. Akad. d. Wiss.*, phil.-hist. Kl., Bd. xl.).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sâyaṇa sagt: purâ kilâtrisutâpâlâ brahmavâdinî kenacit kâraṇena tvagdoshadushţâ satyata eva durbhageti bhartrâ parityaktâ pitur âçrame tvagdoshaparihârâya ciram kâlam indram adhikritya tapas tepe usw.; Shaḍguruçishya: apâlâtrisutâ tvâsît kanyâ tvagdoshinî purâ, ata eva durbhageti bhartrâ tyaktâ usw. Im Jâiminîya Brâhmaṇa heißt es, ohne Erwähnung eines Gatten: apâlâ ha vâ âtreyî tilakâ vâ dushṭatvacâ vâpy âsa usw. Auch das Çâṭyâyana Brâhmaṇa und die Bṛihaddevatâ erwähnen den Gatten nicht.

(çalyaka), 2. eine Eidechse (godhâ), 3. ein Chamäleon (krikalâsa).1 Apâlâ, die Tochter des Atri, soll, wegen jener - offenbar ekelhaften - Hautkrankheit von ihrem Gatten verschmäht, sich in die Einsiedelei ihres Vaters zurückgezogen und eifrig Buße geübt haben, bis sie das Abenteuer mit Indra erlebt und von dem Gotte gereinigt und geheilt wird. Aber das Lied selbst weiß nichts von dieser Verschmähung durch den Gatten. Sie ist ganz offenbar bloß aus einem falschverstandenen Worte des vierten Verses erschlossen, resp. vermutet und dann als Tatsache behauptet worden. Das Wort patidvishas kann durchaus nicht ,dem Gatten verhaßt' bedeuten - das ist eine sprachliche Unmöglichkeit - sondern nur ,den Gatten haßend', ,dem Gatten abgeneigt'. In der Geschichte von Apâlâs Verschmähung und Verstoßung liegt demnach nicht Tradition, sondern Gelehrtenarbeit - und zwar eine verfehlte - vor, während die Geschichte von den drei Tieren, die aus Apâlâs krankhaftem Hautabfall entstehen, sehr deutlich an ähnliche Erfindungen der Brâhmanazeit erinnert. Und darin hat Aufrecht jedenfalls Recht, daß ,der frische Quell der Sage zur Zeit der Abfassung der Brâhmanas längst verronnen' war. Was die Kommentatoren zu dem Inhalt des Liedes hinzutun, ist gelehrte Vermutung, in der phantastischen Art der Brâhmaṇazeit weiter ausgesponnen und mit allerlei Zutaten versehen, für welche in dem Texte selbst kein ausreichender Anhaltspunkt vorliegt, die aber auch gewiß nicht echter, alter Sagentradition entstammen.

Unser Material zur Beurteilung der Tradition ist neuerdings in erfreulicher Weise vermehrt worden. Die Brihaddevatâ liegt in Text und Übersetzung von Macdonell vor uns und H. Oertel hat dem Apâlâliede einen besonderen, sehr sorgfältig gearbeiteten Aufsatz gewidmet, in welchem er die Geschichte von Apâlâs Heilung durch Indra nach dem Jâiminîya-Brâhmaṇa mitteilt, zusammengestellt mit dem wesentlich übereinstimmenden Texte des Çâţyâyana-Brâhmaṇa,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So Sâyaṇa und Shaḍguruçishya, vgl. Ангкесит, а. а. О., р. 4 und 8. Über die Version des Jâiminîya Brâhmaṇa und des Çâty. Brâhmaṇa vgl. weiter unten.

der uns schon aus Sâyaṇas Kommentar bekannt war.¹ Auch berichtet Oertel ebendaselbst (p. 26) von einer ähnlichen Geschichte, die im TMB 9, 2, 14 von Akûpârâ, der Angirastochter, erzählt wird, deren Haut wie die Haut einer Eidechse (godha) gewesen sein soll. Indra reinigt sie dreimal und macht sie sun-skinned.

Etwas wesentlich neues erfahren wir aus der Version der Sage im Jâiminîya-Brâhmaṇa nicht. Und es ist kaum ein Vorzug, wenn hier, wie ähnlich auch im Çâṭyâyana-Brâhmaṇa, erzählt wird, daß Apâlâ selbst nach der ersten Reinigung durch Indra zu einer Eidechse (godhâ) wurde, dann bei der zweiten Reinigung zu einem weiblichen Chamäleon (kṛikalâsî) und endlich beim drittenmal zu einer saṃ-çvishṭikâ, — einem Tier, welches das Çaṭyâyana-Brahmaṇa saṃçlishṭakâ nennt, von dessen Charakter wir aber nichts auszusagen wissen.

Oldenberg glaubte das Lied von Apâlâ und Indra zu seinen sogenannten Âkhyâna-Hymnen rechnen zu sollen, und wenn er auch selbst bemerkt, daß 'die Lücken, welche die Verse übrig lassen', 'nicht sehr erheblich' seien, so hält er doch dafür, daß an einigen Stellen 'auf eine vorauszusetzende prosaische Erzählung zu rekurrieren' sein dürfte.² Wie ich über die Oldenberg'sche Âkhyâna-Theorie denke, habe ich soeben ausführlich dargelegt.³ Auch das Apâlâlied wird sich sehwerlich als Stütze dieser Theorie verwerten lassen. Immerhin muß anerkannt werden, daß Oldenberg in einem wichtigen Punkte die vorherrschende indische Tradition bereits korrigiert hat. Er hebt ganz richtig hervor, daß Apâlâ nach Vers 4 eine patidvish, nicht eine patidvishtâ, nicht eine vom Gatten verschmähte Frau ist, 'wie die späteren Fassungen der Erzählung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. H. Oertel, ,Indra cures Apâlâ', im Journal of the American Oriental Society, ed. by Charles R. Lanman and George F. Moore, eighteenth volume, New-Haven 1907, p. 26-31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. OLDENBERG, ZDMG, Bd. 39, p. 76. — GELDNEE (Vedische Studien 1, p. 292) sieht in dem Apâlâliede eine Mischung von Itihâsa- und Samvâdaversen. Er faßt Vers 2—6 als Samvâda zwischen Apâlâ und dem als stumme Person gedachten Indra. Auf den Inhalt des Liedes geht er nicht näher ein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In meinem Buche Mysterium und Mimus im Rigveda, Verlag von H. HAESSEL in Leipzig, 1908.

wollen', daß sie vielmehr deutlich als eine Jungfrau bezeichnet wird (Vers 1), und er sieht dementsprechend in ihr ein "männerscheues Mädchen', das "(von Hause?) geht, um der Ehe zu entsliehen' und in dem die Begegnung mit Indra eine Wandlung hervorgebracht zu haben scheint. Ganz richtig weist er auch auf jene "gesegnete Ehe der Apâlâ' hin, "im Hinblick auf welche der Bräutigam, wenn er bei der Hochzeit seiner Braut die *çalalî* (einen Stachelschweinstachel) in die rechte Hand gibt, betete':

yatheyam Çacîm vâvâtâm suputrâm ca yathâditim avidhavâm câpâlâm evam tvâm iha rakshatât.

Hier steht also Apâlâ neben Çacî und Aditi als Typus einer glücklichen, gesegneten Ehefrau da. In unserem Liede aber erscheint sie noch als Jungfrau. Daß das Lied von einem Mädchen singt, kann meines Erachtens nicht zweifelhaft sein. Die Bezeichnung kanŷa, mit welcher Vers 1 beginnt, sollte jedes Mißverständnis von vornherein ausschließen. Denn kanŷa bedeutet, wie Grassmann ganz richtig in seinem Wörterbuch erklärt, 'die Jungfrau, besonders häufig die als Braut geschmückte, dem Bräutigam zugeführte'. Das Petersburger Wörterbuch sagt 'Mädchen, Jungfrau, Tochter'. Niemals hat das Wort die Bedeutung 'Frau, Ehefrau'. Schon das macht die Geschichte von der verschmähten Ehefrau Apâlâ, die in mehreren Kommentaren spukt, ganz unwahrscheinlich, ja unmöglich.

Wir finden aber die Heldin des Liedes bei einem der Kommentatoren — Haradatta — auch wirklich ausdrücklich als Mädchen gefaßt. Seine Darstellung der Geschichte weicht in mehreren Punkten von der gewöhnlichen Art, wie dieselbe sonst erzählt wird, ab. Sie lautet nach der Mitteilung von M. Winternitz: "Hier erzählt man folgende Geschichte (itihāsa): Es war ein Mädchen, namens Apâlâ; die war mit dem weißen Aussatz behaftet, und niemand heiratete sie. In dem Gedanken, wie sie doch den Indra verehren könnte, stieg sie einst, um zu baden, in einen Fluß. Wie sie so von der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. ,Çânkhâyanas Grihyasûtra' 1, 12, 6, (*Indische Studien*, Bd. xv, p. 25. 26); Oldenberg, a. a. O., p. 76.

Strömung dahingetragen wurde und wieder die Liebe in ihrem Herzen trug, da sah sie eine von der Strömung fortgetragene Somapflanze. Den Soma zermalmte sie mit ihren Zähnen und brachte seinen Saft dem Indra dar. Indra trank ihn, ließ durch die drei Löcher eines Wagens, eines Karrens und eines Joches Wasser rinnen, reinigte sie dreimal mit diesem Wasser und machte sie glänzend wie die Sonne.

Bei Sâyaṇa geht Apâlâ, an ein Somaopfer für Indra denkend, zum Flußufer, badet daselbst und pflückt auf dem Wege den Soma.<sup>2</sup> Das Wort srutá im 1. Verse des Liedes kann 'auf dem Wege', aber auch 'in der Strömung' bedeuten, daher die Verschiedenheit der Auffassung bei Sâyaṇa und Haradatta ganz begreiflich ist; kanŷâ aber kann nur 'Mädchen, Jungfrau' bedeuten, und in diesem einen Punkte ist Haradatta jedenfalls im Rechte. Die ekelhafte Hautkrankheit spukt aber auch bei ihm. Jungfer Apâlâ findet keinen Gatten, weil sie mit dem weißen Aussatz behaftet ist.

Ich habe bereits oben bemerkt, daß diese, von allen Kommentatoren erwähnte Hautkrankheit der Apâlâ in dem Liede selbst nicht vorkommt. Es lassen sich aber, wie ich denke, auch positive Gründe dafür anführen, daß diese Krankheit — Aussatz, oder was es sonst gewesen sein mag — nichts weiter ist als eine Erfindung der Kommentatoren, respektive eines findigen Kopfes unter ihnen, der für alle seine Nachfolger maßgebend geblieben ist.

Der einzige Anhaltspunkt für die Annahme einer Hautkrankkeit bei Apâlâ kann im 7. und letzten Verse des Liedes gefunden
werden, der in wörtlicher Übersetzung lauten würde: "Im Loch des
Wagens, im Loch des Karrens, im Loch des Joches, o hundertfach
kräftiger Indra, die Apâlâ dreimal reinigend machtest du sie zu
einer sonnenhäutigen" — d. h. offenbar zu einer, deren Haut rein
und hell wie die Sonne glänzte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Winternitz, a. a. O., p. 13, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sâyana sagt: sû kadûcit indrasya somah priyakaro bhavati, tam indrûya dâsyûmîti buddhyû nadîtîram pratyûgamat; sû tatra snûtvû pathi somam apy alabhata; tam ûdûya griham pratyûgacchantî mûrga eva tam cakhûda usw.

Nun erwäge man wohl: Dieser Vers gehört zum Hochzeitsritual der Inder! Wir finden ihn in dem ersten großen Hochzeitsliede des Atharvaveda¹ beim Brautbad verwendet. Mit Vers 39 werden daselbst die Brahmanen aufgefordert, das Badewasser für die Braut herbeizubringen. Dann heißt es Vers 40: 'Heilvoll soll dir das Gold, heilvoll sollen dir die Wasser sein, heilvoll sollen dir der Pfosten sein, heilvoll des Joches Loch! heilvoll sollen dir die hundertfach läuternden Wasser sein! heilvoll vereinige den Leib mit dem Gatten!' Und nun folgt unser Vers (41), den ich metrisch folgendermaßen wiedergebe:

In Wagens Loch, in Karrens Loch, in Joches Loch, du Mächtiger, Apâlâ dreimal reinigend machtest du sonnig ihre Haut.

Stark verballhornt wird dieser Vers in ganz entsprechendem Zusammenhang auch bei Âpastamba im Grihyasûtra 4, 8 verwendet.<sup>2</sup> Im vorausgehenden Sûtra (4, 7) ist gesagt, daß vedakundige (Brahmanen) in gerader Anzahl ausgesendet werden sollen, um Wasser zu holen. Dann heißt es (4, 8) in der Übersetzung von M. Winternitz:

"Mit dem folgenden Yajusspruch legt er auf ihr Haupt einen aus Darbhagras (geflochtenen) Ring, und mit dem folgenden (Rigvers) stellt er auf diesen (Ring) das nächste Loch eines Joches und legt in das Loch mit dem folgenden (Rigvers) Gold hinein; mit den folgenden fünf (Rigversen) läßt er sie (nun) baden, bedeckt sie mit dem folgenden (Rigvers) mit einem neuen Gewande und umgürtet sie mit dem folgenden (Rigvers) mit einem Jochstricke.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. AV. 14, 1, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. M. Winternitz, "Das altindische Hochzeitsrituell" usw., p. 43; Âp. M. Br. 1, 1, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. M. Winternitz, a. a. O., p. 21. — In Çâūkhâyanas Grihyasûtra 1, 15, 6 erscheint der Vers zwar im Hochzeitsritual, doch in ganz anderem und, wie ich meine, sekundärem Zusammenhange. Er wird dort rezitiert, während (die Gattin?) in die Kummetlöcher des Hochzeitswagens je einen Zweig von einem fruchttragenden Baume steckt, oder nachdem diese Zweige schon darin befestigt sind. Vgl. Oldenberges Text und Übersetzung dieses Sûtra in den Indischen Studien, Bd. xv, p. 30. 31. Zu dieser Zeremonie paßt der Vers natürlich nur ganz äußerlich, durch die Anfangsworte, die offenbar der Anlaß waren, daß man ihn dabei verwendete.

Kein Zweifel, der Vers wird im Ritual dazu verwendet, die Braut vor dem Brautbade, das der Vereinigung mit dem Gatten vorausgeht, zu läutern und zu reinigen, respektive solche Reinigung zu konstatieren. Hier ist selbstverständlich von keiner Hautkrankheit die Rede. Es handelt sich bloß um eine rituelle Läuterung vor der Vereinigung der jungen Frau mit dem Gatten, wie sie auch durch das Bad mit geweihtem Wasser und andere Zeremonien noch bewirkt werden soll. Und solche Reinigung ist vollauf motiviert. Es ist ja bekannt genug, daß das Weib nach dem Glauben der meisten Völker auf primitiver Stufe, und so auch der Arier in alter Zeit, als unrein angesehen wird.1 Soll die sexuelle, die eheliche Verbindung heilvoll sein, so muß die Braut zuvor in mannigfacher Weise geläutert werden. Und das bewirkt offenbar auch die Zeremonie mit dem Loch des Joches. Gewiß hat man die Braut ursprünglich wirklich dem Durchziehen durch gewisse zum Wagen gehörige Öffnungen unterworfen, was dann erst später abgeschwächt, aber nicht ganz verschwunden ist. Der Vers des Apâlâliedes erinnert an die vollständige dreifache Läuterung in dieser Art.

Der volksmäßige Brauch ist im allgemeinen stabiler und zäher als die Sage. Auch hier handelt es sich um einen volksmäßigen Brauch, der im priesterlichen Ritual Aufnahme gefunden hat. Und der Brauch ist mehr dazu angetan, uns das Verständnis des Liedes zu erschließen, als umgekehrt. Vor allem aber müßen wir uns hüten, Dinge, die in dem Liede tatsächlich garnicht vorhanden sind, nur von den Kommentatoren erzählt werden, zum Ausgangspunkt der Betrachtung zu machen. Und das wäre in diesem Falle die Hautkrankheit, der angebliche Aussatz der Apâlâ, von welchen weder der Brauch noch das Lied etwas weiß.

Es wäre doch eine ganz ungeheuerliche Geschmacklosigkeit, beim solennen Brautbad von einer aussätzigen oder sonst wie mit ekelhafter Hautkrankheit behafteten Person zu singen, die Gott Indra gereinigt haben soll und die damit gewissermaßen das Vorbild

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Winternitz, a. a. O., p. 42. 43. 46.

für die zu reinigende Braut abgibt. Und wenn wir von der mehrfach erwähnten Kommentatorenweisheit absehen, haben wir auch nicht den geringsten Grund, den alten Indern diese Geschmacklosigkeit zuzuschreiben.

Noch an einer andern Stelle des Hochzeitsrituals erscheint, wie wir bereits sahen, Apâlâ neben Çacî, der Gattin des Indra, und neben Aditi genannt, als Typus eines Weibes, das in der Ehe glücklich geworden (vgl. oben, p. 227). Soll auch das wieder jene hautkrank gewesene Person sein? Ein wirklich ekelhafter Gedanke.

Ich glaube, es läßt sich sogar behaupten, daß die Geschichte von der Hautkrankheit der Apâlâ nicht einmal recht stimmen will zu etlichen Zügen der Sage, wie sie die indischen Gelehrten uns selbst berichten. Es heißt z. B. in der Brihaddevatâ (6, 99), daß Indra sich in die Apâlâ verliebte, als er sie in der menschenleeren Einsiedelei ihres Vaters erblickte.¹ Sie merkt sein Begehren, geht mit dem Wassergefäß zum Wasser, findet den Soma, keltert ihn in ihrem Munde, und der Gott trinkt ihn dann aus ihrem Munde heraus. Den letzteren Zug finden wir übereinstimmend auch bei Shaḍguruçishya, im Jâiminîya-Brâhmaṇa, im Çâṭyâyana-Br.² und bei Sâyaṇa, welch letzterer ebenfalls davon zu berichten weiß, daß sich Indra dabei in Apâlâ verliebt.³ Stimmt das wohl zu der Vorstellung von einer Hautkranken, Aussätzigen, vor welcher der eigene Gatte Ekel empfindet?

Und sehen wir uns das Lied an. In Vers 3 spricht sich Sehnsucht nach dem Kommen des Indra aus. Dann heißt es weiter Vers 4:

> Ob er's wohl kann? ob er's wohl tut? Ob er uns wohl verbessern wird? Ob wir, den Gatten hassend, gehn, Mit Indra uns vereinigen?

<sup>1</sup> Brihadd. 6, 99: tûm indraç cakame drishtvû vijane pitur ûçrame.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bṛihadd. 6, 102 und Shadguruçishya: papâv indraç ca tanmukhât; Jâim. Br. und Çâty. Br.: asyâi mukhât somam niradhayat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sâyana: tata indras tâm kûmayitvâ tasyâ âsya eva damshţrâbhyâbhishutam somam apât.

Sehen wir ab von der Schwierigkeit, welche hier der pluralische Ausdruck bereitet, desgleichen von dem Epitheton 'den Gatten hassend', — auf jeden Fall spricht sich der Wunsch des Mädchens — oder der Mädchen — nach Vereinigung mit Gott Indra aus. Würde wohl eine Hautkranke, Aussätzige dem Gott Indra dazu passen?

Endlich aber — last not least — wenn eine arme Hautkranke durch ihr Somaopfer die Gunst des Gottes Indra erlangt hat und nun eine Bitte äußern soll, ist es nicht selbstverständlich, daß sie vor allen Dingen um Befreiung von ihrer ekelhaften Krankheit bitten wird? Apâlâ richtet sogar drei Bitten an Indra, aber — sonderbar genug — die Bitte um Genesung von ihrer Krankheit befindet sich nicht darunter! Sie bittet vielmehr 1. des Vaters Kopf — der nach den Kommentatoren eine Glatze hatte — möge Haare bekommen; 2. das Ackerfeld möge entsprechend bewachsen sein, d. h. natürlich reichen Getreidesegen tragen; 3. es mögen ihr selbst Haare auf dem Bauche wachsen.

Die ersten beiden Bitten haben selbstverständlich mit einer Hautkrankheit der Apâlâ nichts zu tun, ganz abgesehen davon, daß die erste in der Situation einer armen Schwerkranken fast läppisch klingt. Aber auch die dritte Bitte spricht von keiner Genesung, keiner Krankheit. Nur gewaltsam konstruiert man den Gedankengang, der Apâlâ wären durch jene Krankheit die Haare am Bauche ausgefallen und das Wiederwachsen derselben würde mit Genesung gleichbedeutend sein. Es ist ganz undenkbar, daß jemand, der an einer schlimmen, sein Glück zerstörenden Krankheit leidet, im gegebenen Falke den rettenden Gott in dieser Weise mit ganz andersartigen Bitten behelligen wird:

- Hier diese Flächen alle drei,
   O Indra, laß bewachsen sein:
   Des Alten Kopf, das Ackerfeld,
   Dann diese da auf meinem Bauch.
- 6. Hier dieses unser Ackerfeld, Dann ferner diesen meinen Leib, Und weiter noch des Alten Kopf, Laß alle diese haarig sein!

Nein, hier ist von Hautkrankheit, Aussatz u. dgl. m. garnicht die Rede. Es handelt sich um ganz andre Dinge. Ein Mädchen bittet. den starken Gott darum, daß ihr die Haare in der Schamgegend wachsen mögen, - d. h. sie bittet darum, daß der Gott sie mannbar werden lasse. Die parallele Bitte für das Ackerfeld spricht auch deutlich genug. Gerade den vedischen Indern ist der Vergleich des weiblichen Leibes mit dem fruchttragenden Ackerfelde sehr geläufig. In dem zweiten großen Hochzeitsliede des Atharvaveda wird die junge Frau bei der Ankunft im neuen Hause begrüßt als beseeltes Ackerfeld, das den männlichen Samen aufnehmen soll, und dabei wird dasselbe Wort gebraucht, dessen sich Apâlâ hier bedient (urvárá). Es ist klar genug. Das Mädchen bittet darum, reif zu werden, fruchtbar zu werden, gleich dem Ackerfelde mit seinen Saaten. Möge das Feld bewachsen sein mit Ahren, mein Bauch mit Haaren, d. h. mannbar, reif dazu, Frucht zu tragen, wie der von dem großen Gotte gesegnete Acker Früchte trägt.

Das ist gewiß ganz in der Ordnung und vollauf befriedigend. Freilich, der "Kopf des Alten" und die Bitte, daß auch er behaart sein möge, ist damit noch nicht erklärt. Da steckt noch ein Geheimnis drin. Man begreift auch kaum, was dem Mädchen daran gelegen sein kann, daß ein glatzköpfiger Vater wieder Haare bekommt. Die Bitte erscheint fast abgeschmackt. Ich glaube denn auch, daß es sich tatsächlich um etwas ganz andres handelt, — um etwas, was keineswegs abgeschmackt wäre und was in engstem Zusammenhang mit der Bitte um die Fruchtbarkeit des Ackerfeldes stünde.

Das Wort tatá 'der Vater', 'der Alte', 'das Väterchen', erscheint, abgesehen von unserem Liede, nur noch einmal im ganzen Rigveda, und zwar in einem kleinen volkstümlichen Liede, das bei einem volkstümlichen Umzuge mit Heiltümern der Fruchtbarkeit gesungen wurde (RV 9, 112). Und in diesem Liede bezeichnet tatá, wie ich nachgewiesen zu haben glaube, den Vegetationsalten, den Kornalten, jenen wohlbekannten Fruchtbarkeitsdämon oder Vegetationsdämon,

 $<sup>^{1}</sup>$  Vgl. AV. 14, 2, 14 âtmanváty urvárá náríyán áyan, tásyâm naro vapata bíjam asyâm.

den man in Niederdeutschland 'de Oll' zu benennen pflegt.¹ Nehmen wir an, daß das Wort auch im Apâlâliede dieselbe Bedeutung hätte, dann würde das ganz vortrefflich in den Zusammenhang passen und einen wirklich guten Sinn ergeben. Das Feld soll Saaten tragen, der altgewordene, kahlgewordene Vegetationsdämon soll wieder Haare bekommen, d. h. er soll wieder jung werden. Das wären ganz parallele Gedanken, durchaus zu einander und zu der persönlichsten Bitte des Mädchens stimmend. Fruchtbar werde Feld und Flur durch die Gnade des Gottes, fruchtbar auch des Mädchens Leib!

Man ist versucht, bei diesen Vorstellungen des Rigveda, an den altnordischen Mythus von der Göttin Sif zu erinnern, der Gemahlin des Thôrr, deren Name sich unter den Nafnathulur als eine der Bezeichnungen für "Erde" vorfindet. Der Mythus erzählt von ihr, daß Loki, der mit ihr gebuhlt haben soll, sie ihres Haares be-Thôrr aber zwingt Loki, seiner Gemahlin von den raubt habe. Elfen neues Haar fertigen zu lassen, das wie Gold glänze. Ivaldis Söhne schmieden es und alsbald wächst es auf der Göttin Haupte fest (vgl. E. Mogk, Germanische Mythologie, 2. Aufl., p. 130). Diese Göttin scheint — nach Mogk, a. a. O. — , aufs engste mit dem sproßenden Erdreich verknüpft zu sein'. Sehon Uhland gab die schöne Deutung: ,Sif, die schönhaarige Göttin, ist das Getreidefeld, dessen goldener Schmuck im Spätsommer abgeschnitten, dann aber von unsichtbar wirkenden Erdgeistern wieder neu gewoben wird'. Schwerlich hat W. Golther recht, wenn er diese Deutung bestreitet.2 Für uns ist hierbei wohl zu beachten, daß Thôrr und Indra zweifellos urverwandte Götter sind. Wenn Indra 1. dem Vegetationsdämon das ausgefallene Haar wieder wachsen läßt; 2. das Ackerfeld mit Ähren versieht; 3. die Schamhaare des Mädchens, dem er sich als Lieb-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. L. v. Schroeder, Mysterium und Mimus im Rigveda, p. 447. — Im AV 5, 24, 16; 18, 4, 77 und TS. 3, 2, 5, 5 wird das Wort tata bei der Anrufung der abgeschiedenen Väter gebraucht. Kathopanishad 1, 3 redet Naciketas seinen lebenden Vater so an.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. W. Golther, Handbuch der germanischen Mythologie, p. 262. 263, Anm.

haber zu nahen scheint, wachsen läßt — dann sind in all diesen drei göttlichen Taten Beziehungen zu dem Sif-Mythus kaum zu verkennen.

Doch, wie dem auch sei, das Apâlâlied stellt sich jedenfalls als ein Mannbarkeitszauber dar, welcher durchaus passend mit der rituellen Reinigung des weiblichen Leibes für die sexuelle, respektive eheliche Vereinigung abschließt, — eben darum auch durchaus dazu angetan war, mit diesem Schlußvers im Hochzeitsritual Aufnahme zu finden.

Ja, es fragt sich, ob wir den Namen der vielberühmten Apâlâ nicht als ein ursprüngliches Appellativum zu deuten haben. Das Wort apâlâ, von pâla 'der Schützer, Schirmer' abgeleitet, könnte diejenige bezeichnen, welche noch keinen Schützer, keinen männlichen Schutz, keinen Gatten hat, — keinen nâthâ, welch letzteres Wort die Bedeutungen 'Schützer' und 'Gatte' in sich vereinigt. Es würde in gewisser Weise auch an das vedische abhrâtâ anklingen, das bruderlose Mädchen, das eben darum in freierer Weise den Männern sich zuwendet.¹ Und wir erinnern uns auch an Yamîs Wort, die, den Bruder Yama zum Gatten begehrend, über den Zustand klagt, wo ihr der nâthâ, der Schützer und Gatte fehlt.² Es fragt sich auch, ob wir bei dem mehrfach hervortretenden pluralischen Ausdruck unseres Liedes nicht an eine Mehrzahl von Mädchen zu denken haben, die den Mannbarkeitszauber üben.

Doch ehe wir weitere Vermutungen wagen, dürfte es gut sein, das ganze Lied im Zusammenhange sich zu vergegenwärtigen. Daß der Ton desselben ein durchaus volkstümlicher ist, scheint mir unmittelbar einzuleuchten. Diesem Eindruck wird sich wohl niemand entziehen können. Ich gebe im folgenden meine metrische Übersetzung, in welcher ich Inhalt und Form des Liedes möglichst gleichmäßig gerecht zu werden versucht habe:

<sup>1</sup> RV. 1, 124, 7 abhrâtéva puṃsá eti pratîci; vgl. auch RV. 4, 5, 5 abhrâtáro ná yosháno vyántah usw.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> RV. 10, 10, 11 kim bhrátásad yád anáthám bháváti, was heißt denn 'Bruder', wo kein 'Schützer' da ist?

### RV 8, 80 (resp. 91).

- Das Mägdlein ging zum Wasser hin, Den Soma fand sie auf dem Weg, Nach Haus ihn tragend sagte sie: Dem Indra will ich keltern dich, Dem Çakra will ich keltern dich!
- Der du dort gehst, ein ganzer Mann, Nimmst Haus für Haus in Augenschein, — Trink zahngepreßten Soma hier! Körner und Brei sind mit dabei, Der Kuchen und das Loblied auch.
- 3. Wir möchten dich so gerne schaun, Und sehen dich noch immer nicht! Nur sachte jetzt, ganz sachte jetzt — O Soma, ström' dem Indra zu!
- 4. Ob er's wohl kann? ob er's wohl tut? Ob er uns wohl verbessern wird?¹ Ob wir, dem Gatten abgeneigt, Mit Indra uns vereinen gehn? —
- Hier diese Flächen alle drei,
   O Indra, laß bewachsen sein:
   Des Alten Kopf, das Ackerfeld,
   Dann diese da auf meinem Bauch.<sup>2</sup>
- 6. Hier dieses unser Ackerfeld, Dann ferner diesen meinen Leib, Und weiter noch des Alten Kopf — Laß alle diese haarig sein!
- In Wagens Loch, in Karrens Loch, In Joches Loch, du Mächtiger, Apâlâ dreifach reinigend, Machtest du sonnig ihre Haut.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wenn Indra das Mädchen, respektive die Mädchen mannbar macht, darf das wohl als Verbesserung bezeichnet werden. — Bei Aufrecht ist dieser ganze Vers unrichtig übersetzt, weit besser bei Grassmann, doch hat auch er das falsche 'von dem Gatten verschmäht'; Ludwig: 'verhaßt dem Gatten'; Aufrecht gar: 'von meinem Gatten lang gehaßt, vermähl' ich mich mit Indra bald'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sowohl Aufrecht wie Grassmann sagen "meinen siechen Leib", obwohl von dem Siechtum nichts im Texte steht! Besser Ludwig: "meines Bauches Fläche".

Man hat beim Lesen dieses Liedes überhaupt nicht den Eindruck, daß hier eine "Sage" erzählt wird - und das ist ja auch garnicht der Fall. Es handelt sich vielmehr um eine kultliche Begehung häuslicher Art, die von jungen, der Mannbarkeit nahen Mädchen ausgeführt wird. Einleitend sagt das Liedchen bloß, das Mägdlein habe auf dem Wege zum Wasser - vielleicht mit dem Wassergefäß ausgehend, um Wasser zu schöpfen,1 also zufällig - den Soma gefunden und wolle ihn nun dem Indra keltern. Gleich im folgenden Verse beginnt aber auch schon die an den Gott sich wendende Einladung zum Genuß des Soma, den man ihm mit den Zähnen gepreßt und durch allerlei Zutaten - Körner, Brei, Kuchen - zu einem solennen Schmause vervollständigt hat. Der Gott wird dabei - wie sonst niemals - als vîraká bezeichnet, etwa "Männchen" oder "ganzer Mann", d. h. wohl ein Inbegriff der Männlichkeit.2 Eigentümlich ist dabei die Vorstellung, als vigiliere er von Haus zu Haus und blicke spähend überall hinein. Man hat den Eindruck, so etwas könne nur zur Abend- oder Nachtzeit gesungen werden, und die Wahrscheinlichkeit spricht wohl auch dafür, daß eine Feier dieser Art nicht am hellen Tage begangen sein dürfte. Die Mädchen sehnen sich den Gott zu schauen und lassen ganz leise, leise die Somatropfen rinnen, die ihn herbeilocken sollen. Sie fragen sich gespannt, ob er es wohl könne und tun werde, ob er ihnen wohl die ersehnte , Verbesserung', die Vollendung der weiblichen Reife, spenden werde. Sie fragen sich zaghaft, ob sie, die noch nichts von einem Gatten wissen wollen, denn wirklich gehen und sich mit Indra vereinigen sollen. Dann aber folgt die dreifache Bitte, in welcher der Sinn des Liedes gipfelt: der Gott wolle jene drei Flächen - des Alten Kopf, das Ackerfeld und des Mädchens Bauch — bewachsen sein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Brihaddevatâ 6, 100. 101: udakumbham samûdûya apâm arthe jagûma sâ, drishtvû somam apâm ante tushtûvarcû vane tu tam usw. Bei Shadguruçishya findet sich der entsprechende Zug in einem späteren Stadium der Erzählung. Nachdem Indra den zahngepreßten Soma bereits aus dem Munde der Apâlâ getrunken hat, heißt es (Vers 6): udakumbham samûdûya tena sûrdham tu sûpyagût, rigbhih stutvû jagûdendram kuru mûm sutvacam tv iti.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. maryaká "Männchen", RV. 5, 2, 5.

respektive den Mädchen die Schamhaare wachsen lassen. Und sie rühmen zum Schlusse, wie Indra in dreifacher ritueller Reinigung Apâlâ — respektive das noch gattenlose Mädchen — geläutert und ihre Haut sonnenhell strahlend gemacht habe. Damit war sie vollendet und fertig gemacht zur sexuellen, respektive ehelichen Vereinigung. Das typische Mägdlein, das zur typischen glücklichen Frau geworden, die nicht Witwe ward, d. h. also sieh fort und fort ihres Gatten freuen durfte.

Wenn die Haut der Apâlâ bei der Läuterung sonnenhell gemacht wird, dann ist wohl auch daran zu erinnern, daß ja Sûryâ, die weiblich gedachte Sonne, die typische, vorbildliche Braut der Inder ist. Die indische Braut stellt Sûryâ dar und spielt bei der Hochzeit die Rolle der Sûryâ. Daher ist es gewiß sehr passend, wenn das Mädchen, das zu dieser Rolle vorbereitet und vollendet wird, durch göttliche Einwirkung eine sonnenhell leuchtende Haut erhält, wodurch sie dem Wesen der Sûryâ ähnlich wird. Andererseits aber wird die Braut im Hochzeitsritual gelegentlich auch ermahnt, der Indranî gleich zu werden, der Frau des Indra (vgl. AV. 14, 2, 31); ja eine vorbereitende Hochzeitszeremonie, bei welcher die Braut mit besonders präpariertem Wasser begossen und nach einigen Opfern ein Tanz von vier oder sechs jungen, respektive nicht verwitweten Frauen ausgeführt wird, trägt den Namen Indranîkarman,2 d. h. Indranî-Handlung, - eine noch nicht weiter aufgeklärte Bezeichnung, für die wir aber jetzt vielleicht darauf hinweisen können, daß die jungen Mädchen durch den Mannbarkeitszauber des Apâlâliedes speziell zu Indra in eine nahe Beziehung treten, wodurch sie zeitweilig quasi Indrafrauen oder Geliebte des Indra werden.

Einen wichtigen Zug unseres Liedes aber haben wir bisher noch übergangen. Hier bereiten junge Mädchen den Somatrank für Indra — eine häusliche Opferfeier, die weitab liegt von dem offiziellen Opfer, bei welchem nur Priester den Soma keltern dürfen. Und die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. in dem oben angeführten Verse aus Çânkhâyanas Grihyasûtra 1, 12, 6 die Bezeichnung avidhavâm câpâlim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. E. Haas in Webers Indischen Studien, Bd. v, p. 293 f. — Eine solche ,nicht verwitwete Frau' wird auch Apâlâ nach Çânkh. Grihy. 1, 12, 6.

Mädchen bereiten ihn in einer höchst eigentümlichen, sonst unerhörten Weise, — respektive Apâlâ tut es so, nach den Schilderungen der Kommentare. Unser Lied bezeichnet den Soma, zu welchem Indra in das Haus geladen wird, als jámbhasuta, d. h. zahngepreßt, durch das Gebiß, durch die Zähne gepreßt oder gekeltert, während sonst bekanntlich der Soma von den Priestern mittels der rituellen Preßsteine (grâvâṇaḥ) gekeltert wird.

Die Kommentare und Brâhmanas bestätigen und erläutern uns dies, indem sie übereinstimmend von der Apâlâ erzählen, dieselbe habe den glücklich gefundenen Soma, um ihn für Indra zu keltern, in ihrem Munde gekaut. Indra habe das Geräusch ihrer kauenden Zähne vernommen und habe es für das Geräusch der Soma-Preßsteine gehalten, sei daraufhin herbeigeeilt und nun mit Apâlâ ins Gespräch geraten. Sie fordert ihn dann auf, den von ihr mit den Zähnen gepreßten Soma zu trinken, und er trinkt oder saugt ihn aus ihrem Munde, worauf sie das Recht erhält, sich etwas von ihm auszubitten.

So abgeschmackt es auch klingt, daß das Geräusch von Apâlâs den Soma kauenden Zähnen den Indra herbeigelockt und anfänglich getäuscht habe, so wertvoll bleibt im ganzen die in dem Liede selbst wohlbegründete Nachricht, daß hier der Soma nicht, wie gewöhnlich, in der rituellen Presse des Opfers gekeltert, sondern von einem Mädchen, respektive einer Anzahl von Mädchen — denn das Lied spricht hier im Plural — mit den Zähnen gekaut und so zum Rauschtrank für den Gott bereitet wird. Wir erinnern uns alsbald jener primitivsten Art, wie bei manchen primitiven Völkern der solenne Rauschtrank bereitet wird — durch Kauen, und zwar gerade durch Kauen seitens der Weiber, wobei der Speichel eine gewisse Rolle zur Erzielung des Gährungsprozesses spielt.

Wohlbekannt ist vor allem die drastische Bereitung des sogenannten Kawa-Kawa, des berauschenden Kawa- oder Ava-Tranks bei den Südseeinsulanern, — der gegohrene Saft von gekauten Wurzeln des Piper methysticum.

Darüber sagt F. RATZEL in seiner Völkerkunde: "Eine flache, auf drei kurzen Füßen ruhende Schale aus hartem Holz wird auf Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXII. Bd.

den Fußboden gestellt, junge Mädchen und Frauen lagern sich im Kreise darum, brechen kleine Stücke der getrockneten Avawurzel ab, stecken sie in den Mund und speien sie gut durchgekaut als Brei in die Schale aus. Wasser hinzu, das Gemisch umgerührt, und das Getränk ist fertig.

"Auch in Mikronesien ist die Ava nicht unbekannt, wird aber nicht durch Kauen, sondern durch Stampfen der Wurzel gewonnen."<sup>2</sup> Diese letzte Art der Bereitung ist ohne Zweifel die jüngere, während diejenige durch Kauen und Ausspucken die weit primitivere, ältere ist.

Etwas Ähnliches gibt es auch in Südamerika. "In Guyana wirft man Stücke Kassawa in ein großes Gefäß und gießt kochendes Wasser darüber. Die abgekühlte Masse rühren die Weiber mit den Händen um und zerkauen sie zu förmlichem Brei; dieser wird in einen langen Trog aus einem ausgehöhlten Baumstamm gespuckt und mit warmem Wasser übergossen." Das Getränk erinnert an saures Bier und wirkt berauschend.3

Es darf wohl als sehr wahrscheinlich bezeichnet werden, daß in dem Apâlâliede sich die Erinnerung an eine ältere, primitivere-Art der Somabereitung erhalten hat, bei welcher dieser berühmte altindische Rauschtrank noch nicht durch Zermalmen der fleischigen Stengel der Somapflanze mittels der rituellen Preßsteine zustande gebracht wurde, sondern durch Kauen, — und natürlich darauffolgendes Ausspucken derselben in ein bereitstehendes Gefäß. Wenn es Mädchen sind, die in solcher Art den Soma bereiten, dann erinnert das noch mehr an die Kawabereitung bei den Polynesiern. Und das Fortleben dieser primitiven Somabereitung im häuslichen Kreise, in dem weiblichen Teile der Bevölkerung, erscheint um so wahrscheinlicher gerade unter der Voraussetzung, daß die von uns vorgetragene Auffassung des Apâlâliedes die richtige ist. Denn dann handelt es sich ja hier um einen alten, primitiven Ritus, ganz volks-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. F. RATZEL, Völkerkunde, 2, Aufl., Bd. 1, p. 241. Die Sperrung rührt von mir her.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> RATZEL, a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. F. RATZEL, a. a O, Bd. 1, p. 509. 510.

mäßiger Art, der von den stets besonders konservativen Weibern aufrecht erhalten wurde und einen für sie eminent wichtigen Akt betraf, welcher sich etwa der Jünglingsweihe des männlichen Geschlechtes an die Seite stellen läßt.

Aber auch im altnordischen Mythus scheint die Erinnerung an einen ähnlich bereiteten Rauschtrank der Vorzeit noch fortzuleben. Es ist freilich eine etwas phantastische und dabei wenig appetitliche Geschichte. Als die Asen und Vanen Frieden schlossen, da traten sie beiderseits an ein Gefäß heran und spuckten hinein. "Aus dem Speichel schufen die Götter einen Mann namens Kwasir, der war so weise, daß er auf alle Fragen Bescheid wußte. Als er auf seinen Wanderungen einmal zu zwei Zwergen, Fjalar und Galar, zu Gaste kam, erschlugen ihn diese und ließen sein Blut in zwei Krüge und einen Kessel rinnen. Der Kessel heißt Odhrerir, die beiden Krüge Son und Bodn. Unter das Blut mischten sie Honig und daraus ward der Met, durch den jeder, der davon trinkt, zum Dichter oder Weisen wird.

Versuchen wir, das ganz Phantastische von dieser Erzählung abzuziehen, so bleibt die Geschichte von der Entstehung des mythischen Dichtermetes aus dem Speichel, den Asen und Vanen bei feierlicher Gelegenheit in einen Kessel spuckten, übrig. Im Hintergrunde des Mythus aber lebt offenbar die schon stark verwischte Erinnerung an einen begeisternden Rauschtrank, der wohl in ähnlicher Weise bereitet wurde, wie der Kawa-Trank in Polynesien und der nach unserer Vermutung auf ähnliche Art hergestellte Somatrank der Mädchen beim Mannbarkeitszauber des Apâlâliedes.

Den Namen des Kwasir hat schon Simrock mit dem slavischen Worte Kwas zusammengebracht, das 'fermentum' bedeutet, bei den Russen aber bekanntlich ein beliebtes, säuerliches, leicht berauschendes Getränk bezeichnet. Darnach darf man vermuten, daß Kwasir ursprünglich der Name jenes mythischen Rauschtrankes war, welchen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. W. Golther, Handbuch der germanischen Mythologie, p. 351. 352. — E. Mogk, a. a. O., p. 115.

neulich auch schon R. Much mit dem ähnlich bereiteten berauschenden Getränk in Polynesien und Guyana zusammengebracht hat.<sup>1</sup>

Hält man dasjenige, was Veda und Edda uns lehren, zusammen, dann wird man wohl kaum daran zweifeln können, daß trotz mannigfacher Verdunkelung und phantastischer Umgestaltung bei den Indern und Germanen in der ältesten Zeit die Erinnerung an einen Rauschtrank noch fortlebt, der vermutlich in der Urzeit ungefähr in jener primitiven Art bereitet wurde, wie wir sie bei dem polynesischen Kawa-Trank kennen.

Habe ich mit meiner Erklärung des Apâlâliedes Recht, dann deutet dasselbe — wie auch noch andere Lieder des Veda — zurück auf rituelle Bräuche der ältesten vedischen Zeit, welche in der Folge verloren gegangen und vergessen worden sind, aber durch die Vergleichung gestützt und durch ethnologische Parallelen aufgehellt werden. Als das Lied nicht mehr verstanden wurde, da wurde aus der Apâlâ — ursprünglich wohl nur eine Bezeichnung des Mädchens, das noch keinen Mann hat - eine Sagengestalt, von welcher man nun allerlei wunderliche Dinge erzählte, die man mit mehr oder minder Glück und Geschick aus dem Apâlâliede herauszulesen und zu deuten suchte. Daß man eine solche Erzählung dann noch durch mancherlei Zutaten weiter ausgestaltete, die bloß der Phantasie entsprungen sind, wird wohl jedermann begreiflich finden. Wenn für uns bei näherer Betrachtung diese nicht gerade glänzende Sagengestalt sich in Nebel auflöst und verflüchtigt, so ist das kaum als ein Verlust zu betrachten. Mit dem Einblick in das Mysterium eines vedischen Frauenritus, eines Mannbarkeitszaubers mit zahngepreßtem, d. h. primitiv gekautem Soma, haben wir hoffentlich Besseres gewonnen.

Nicht ganz aufgeklärt ist bis jetzt noch der Zug des Liedes, nach welchem die Mädchen als patidvishas bezeichnet werden, d. h. als solche, die den Gatten hassen, dem Gatten abgeneigt sind, also von der Ehe nichts wissen wollen. Vielleicht erklärt sich dieser Zug

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Rudolf Much in seiner Besprechung von F. Kauffmanns "Balder", Göttingische Gel. Anzeigen 1908, Nr. 5, p. 369. 370.

im Lichte einer Hypothese, zu welcher mich neulich das Buch von H. Schurtz über Altersklassen und Männerbünde geführt hat. 1 Es ist allerdings eine einigermaßen kühne Vermutung, die darum auch nur mit aller Reserve geäußert werden soll.

Die Tänze der Maruts, respektive ihre mimetische Darstellung in altvedischer Zeit, im Vereine mit gewissen wohlbekannten europäischen Bräuchen, haben es mir wahrscheinlich gemacht, daß die Inder ursprünglich, in der ältesten vedischen, respektive in der vorvedischen Zeit die Einrichtung des sogenannten Männerhauses oder Junggesellenhauses kannten, welches auch später noch als Sabhâ, d. i. als Versammlungshaus bei ihnen fortlebt. Charakteristisch für die Einrichtung des Männerhauses aber ist, nach den ethnologischen Parallelen, das Privilegium der freien Liebe, welche den Junggesellen mit den noch unverheirateten Mädchen gestattet ist. Es wäre nun ganz wohl denkbar, daß die Mädchen unseres Liedes, wenn sie die Mannbarkeit ersehnen, nach dem "Männlein" (vîraka) ausschauen, mit "Indra" sich zu vereinigen wünschen, während sie von der Ehe mit einem Gatten noch nichts wissen wollen - daß diese Mädchen eben zunächst an eine Zeit der freien sexuellen Liebe denken und von ihr reden. Gott Indra vertritt für sie gewissermaßen das Prinzip der Männlichkeit, nach dem sie verlangen und das ihnen auch nicht versagt bleibt, ohne daß sie sich schon an einen Gatten fest zu binden brauchten. Er wäre hier etwa der Valentin seiner Valentine, der Geliebte zur Zeit der Maibrautschaft. Wir werden dabei auch wieder an jenes bruderlose Mädchen erinnert, das sich den Männern zuwendet (RV. 1, 124, 7). Und auch die bekannte merkwürdige Vorstellung der Inder, nach welcher das Mädchen vor seiner Verheiratung der Reihe nach mehreren Göttern - dem Soma, dem Gandharven Viçvâvasu, dem Agni - als Gattin angehört, erklärt sich vielleicht am besten unter der Voraussetzung einer - wenigstens ursprünglich vorhandenen - freien Liebesgemeinschaft der noch Unverheirateten. Diese Vorstellung ist derjenigen einer liebenden Vereinigung des Mäd-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. L. v. Schroeder, Mysterium und Mimus im Rigveda, p. 472-479.

chens mit Gott Indra entschieden analog. Die Mitglieder des Männerhauses stellten bei den von mir nachgewiesenen kultlichen Spielen und Tänzen verschiedene Götter, den Indra, die Marut, die Gandharven, Soma, Agni u. a. dar. So konnte sich unschwer die Vorstellung bilden, daß die Mädchen, welche mit ihnen in ein Verhältnis traten, sich mit gewissen Göttern verbanden. Indra aber war die Hauptperson jener Spiele.

Ich habe oben darauf hingewiesen, daß merkwürdige Züge des Apâlâliedes zu dem altnordischen Mythus von Sif, der Gemahlin des Thôrr, zu stimmen scheinen. Der Name der Sif aber hängt mit dem Worte 'Sippe' zusammen, und dieses wiederum mit dem altindischen Worte sabhâ, das Versammlungshaus, das Männerhaus,¹ mit welchem wir nach unserer soeben geäußerten Vermutung Apâlâ in nähere Beziehung treten sahen. So mag Sif Apâlâ ursprünglich das Mädchen sein, das der Gewittergott Thôrr-Indra mannbar macht und als Geliebte besitzt, — seine Valentine, das bräutliche Mädchen, als dessen mythisches Abbild die fruchtbare, Ähren tragende Erde sich darstellt, — das Getreidefeld, wie Uhland ganz richtig sagte, die urvarâ unseres Rigvedaliedes.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. W. Golther, a. a. O., p. 263; Uhlenbeck, Etymologisches Wörterbuch der allindischen Sprache, s. v. sabhā. Hier wird sabhā unter anderem mit goth. sibja, ahd. sippea, sippa ,Verwandtschaft, Sippe' und ebenso mit an. Sif, dem Namen der Göttin, plur. sifjar ,affinity, connection by marrioge', etymologisch zusammengestellt. Der Grundbegriff des Wortes scheint etwa ,Gemeinschaft' oder ,Verbindung' zu sein.

# Berberische Studien.

Von

## Hugo Schuchardt.

T.

### Ein alter Plural auf -u?

Die berberische Pluralbildung ist eine höchst verwickelte; zu der starken Ungleichmässigkeit innerhalb jeder Mundart gesellt sich eine nicht minder starke zwischen den Mundarten. Ich schicke mich an, dieses Labyrinth in einer bestimmten Richtung zu durchkreuzen, aber nur behufs einer vorläufigen Orientierung. Der Natur eines solchen Versuches gemäss sehe ich von allen hemmenden und erschwerenden Einzelheiten ab, so fast immer von der Angabe des örtlichen Vorkommens für die einzelne Form, die also dann durchaus nicht als eine sehr verbreitete zu gelten braucht; wo es der eigentliche Zweck erheischt, gebe ich wenigstens die Quelle an aus der ich sie geschöpft habe.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Darstellung der Laute bereitet mir einige Schwierigkeit, nicht bloss weil die einzelnen Mundarten sich in ihrem Lautbestand keineswegs ganz decken, sondern hauptsächlich weil nur zwei von ihnen lautlich genau (auch mit Berücksichtigung von Quantität und Betonung) aufgezeichnet worden sind, die šilhische von Tazerwalt durch Stumme ('95. '99), die der Beni Snūs durch Destaing ('07). Ich schliesse mich im wesentlichen dem zweiten an; vor allem bediene ich mich um die dentalen und gutturalen Reibelaute (mit Ausnahme der Zischlaute) wiederzugeben, der griechischen Zeichen:  $\delta$ ,  $\theta$ ,  $\gamma$ ,  $\chi$ . Des letzten aber nur für den vordern Reibelaut (er kommt verhältnismässig selten vor), für den hintern bleibt das herkömmliche h (so Destains in der Tabelle S. 1; die Bestimmung für jenes S. 11: h peu près le  $\chi$  grec' ist ungenau, da  $\chi$  im Griechischen, ebenso wie h im Deutschen eine doppelte Aussprache hat). Die palatalen Affrikaten schreibe ich h und h wie ich das schon früher bei den kaukasischen Sprachen getan habe. Unsilbiges h und h drücke ich durch h und h aus, wenn mich meine Quellen über die Unsilbigkeit in keinem Zweifel lassen.

Zunächst ist die Pluralbildung des artikelartigen Präfixes von der des Nomens abzutrennen. Jene stellt sich, in der verbreitetsten Form, so dar:

m. a-, Pl. iw. ta-, , ti-.

Ich bemerke gleich hier dass das weibl. Substantiv im Sing. auch ein gleichsinniges Suffix -t zu haben pflegt. Das Präfix -- ich möchte es kurz als "Artikel" bezeichnen — ist mit dem Substantiv fest verwachsen; daraus erklärt sich dass es nicht selten für beide Zahlen das gleiche ist: das des Sing. dehnt sich auf den Plur. aus, so a-ddäg Baum: a-ddäg-en, oder, was weit häufiger ist und besonders beim Fem. vorkommt, das des Plur. auf den Sing., so i-ls Zunge: i-ls-aun; ti-filles-t Schwalbe: ti-fellas. In einigen Fällen haben wir die der ursprünglichen entgegengesetzte Entsprechung i-: a-, so i-sser Fingernagel: a-ššar-en (neben i-šš-: i-šš-; a-šš-: i-šš-; a-šš-: a-šš-); i-ls Zunge: a-ls-iun; i-nzer (ti-nzer-t) Nase: a-nzar-en (ti-nzar-in). Dann ist aber irgendwie der Stammvokal im Spiel1; wie ja vor vokalischem Anlaut der Artikel nicht selten seinen Vokal einbüsst, dann also vom männlichen nichts übrig bleibt, so udem Gesicht: udm-aun. Auch vor Konsonanten schwindet das a- des Sing. und das i- des Plur. oft, ersteres wohl häufiger, so (a-)dad Finger: (i-)dud-an. Der Unterschied der Zahl findet sich zuweilen nur im Artikel ausgedrückt: a-šermešan Eidechse: i-šermešan; baba Vater: i-baba. Wir sollten dann ebenso wie bei ital. il sofà: i sofà von Indeklinabilien d. h. undeklinierten Substantiven reden.

Wie im Arabischen unterscheidet man auch im Berberischen zwischen innern und äussern Pluralen der Nomina. Die erstern sind aber hier keineswegs so vorherrschend und mannigfach wie

¹ Man vergleiche zu dem ersten der beiden letzten Wörter: hausa hálše (Pl. halúsa), kopt. las Zunge. Zum zweiten einerseits arab. manhar (Pl. menāher) Nasenloch, Nase — auch im Berb. kommt die gutturale Spirans nach n vor: silh. ti-nher-t, (t)i-nhar(-t) Nase; anderseits hausa hantši (Pl. hantúna), kanuri kentsā Nase — der anlautende Guttural erscheint in a-γendžur (Basset Loqmân S. 282), a-henšuš (Basset Zenatia II, 100) Nase, welches aber dem äg.-arab. nahšūš Nasenloch sehr nahe kommt.

dort. Sie beruhen regelmäßig auf der Umwandlung des letzten Vokals in a ( $\ddot{u}$ ,  $\mathring{a}$ ), z. B. a-šentuf Schopf: i-šentaf; i-zbil Härchen: i-zbil. Dabei wird auch der Vokal der vorhergehenden Silbe grossenteils abgeändert, z. B. i-gigil Waise: i-gugal; a-gugil Kopf: i-gugil. Die veränderte Tonlage ergibt die scheinbare Umstellung einer Liquida; so erklärt sich a-mgerd Hals: i-mgrad aus den volleren Formen a-mgerdd: i-mgerdd. Da hier dem (kurzen) a Stummes bei Destaing ein  $\bar{a}$  entspricht (: i- $\gamma i$  $\bar{a}l$  =: i- $\gamma i$  $\bar{a}l$  Esel), so lassen sich zu diesen berb. Plur. die arabischen  $K_1K_2\bar{a}K_3$  (klass. , auch i) vergleichen, z. B.  $k(e)b\bar{v}$  gross:  $k(u)b\bar{a}v$ ; kelb Hund:  $kl\bar{a}b$ . Bei gleichen Wörtern wird man freilich oft die Übereinstimmung vermissen, so:

```
\begin{array}{lll} a\hbox{-}hidur & {\rm Schaffell:} \ i\hbox{-}hidar \ \} \ {\rm arab.^1} & h\bar{\imath}d\bar{\imath}ra: \ hij\bar{\imath}dir \\ a\hbox{-}bernus & {\rm Burnus:} \ i\hbox{-}bernas \ \} & bern\bar{\imath}s: \ ber\bar{\imath}nis \\ a\hbox{-}farnu & {\rm Ofen:} \ i\hbox{-}furna \ \} & forn: \ (a)fr\bar{\imath}n \ \ ({\rm lat.} \ furnus). \end{array}
```

Hingegen sind zahlreiche arabische Plur. unberberischer Bildung ins Berberische übergegangen, so (selsela Kette:) slasel; (a-ssuk Strasse:) i-ssuäk arab. seläsel, asuäq.

Äussere Plurale entstehen durch Antritt einer Endung. Das Berberische kennt nur eine solche als primäre, nämlich:

1) m. -en (Stumme und Destaing: -ĕn²), w. -in (Dest.: -īn)³, z. B. a-myar Greis: i-myar-en; ta-myar-t Greisin: ti-myar-in. Nach Vokal steht einfach -n, so a-rba Kind: i-rbā-n; ti-lki-t Laus: ti-lki-n; doch bilden die vokalisch auslautenden Nomina ihren Plural gewöhnlich auf andere Weise. Innerhalb des Berberischen begegnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es handelt sich natürlich hier überall in erster Linie um das maghrebische Arabisch.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das ĕ stellt bei diesen beiden nicht einfach ein kurzes e vor, da sie ja im allgemeinen die Kürze unbezeichnet lassen, sondern ein sehr kurzes, ein ,reduziertes'.

<sup>3</sup> Die Berbern pflegen zwar diese Endung arabisch (u.-an il-) zu schreiben; daraus ist aber wohl weiter nichts zu schliessen als dass die Vokale wenn nicht den Haupt-, so doch einen Nebenton tragen. Vgl. Stumme Handb. des Schilhischen von T. S. 13 Anm.: "Bei der Anwendung der arabischen Schrift für seine Sprache verfährt der Schilh sehr willkürlich hinsichtlich des Lang- oder Kurzschreibens der Vokale."

wir diesem pluralischen -n wieder bei der 3. Pl. des Personalpronomens und des Verbs; ein ursprünglicher Zusammenhang mit arab. -īn (klass. جين Gen.-Akk.) würde fraglich sein, wenn das -na die eigentliche, im Stat. constr. vorliegende Pluralendung nur erweitert (s. Brockelmann Vgl. Gr. der sem. Spr. 1, 452 f.). Wie es sich mit der Vokaldifferenzierung -en: -in verhält, muss noch untersucht werden.

Davon ist aber nun nicht zu trennen:

- 2) -an (Dest.: -ān), auch, doch nur sehr selten, bei weibl. Substantiven. Für diese Endung gibt es verschiedene Erklärungsweisen, die wohl bis zu einem gewissen Grade verschiedenen Ursprungsweisen entsprechen.
  - a) -an ist nur eine mundartliche Variante von -en: i-fis Hyäne: i-fis-en, i-fis-an.
  - b) -an vertritt -en unter besondern lautlichen Bedingungen, nicht nur nach gewissen Konsonanten (wie sich auch für -in nach ½ -en und nach emphatischen Konsonanten -yn findet), sondern hauptsächlich wenn durch die Unterdrückung des vorhergehenden Vokals die Endsilbe mehr Gewicht erhält, so i-l(e)f Schwein: i-lf-an; uššen Schakal: úššn-ān (Dest.; uššân-en St.); a-safar Mittel: i-sefr-an. Aber im zweiten Fall haben wir vielleicht eher umgekehrt das Gewicht der Endung als die Ursache des Vokalschwundes anzusehen (vgl. Masqueray Observ. gramm. sur la gramm. touareg S. 45, B, a).
  - c) -an gründet sich analogisch auf -a-n, wo das -a Auslaut entweder des wirklichen Stammes ist (wie in a-rba; s. oben S. 247) oder des innern Plur. (wie in i-tra-n Sterne zu i-tri; s. unten S. 251).
  - d) -ān ist zusammengezogen aus -aun, -auen (s. unten), so i-l(e)s Zunge: i-ls-ān neben i-ls-aun, i-ls-auen.
  - e) -ān stammt aus dem Arabischen; hier findet es sich in  $K_1VK_2K_3\bar{a}n$  (klass. فَعُلَانُ und فَعُلانُ), z. B.  $d_z\bar{a}r$  Nachbar:  $d_z\bar{a}r\bar{a}n$  (berb.  $ld_z\bar{a}r$ :  $ld_z\bar{a}ir$ -an, berberisiert a- $d_z\bar{a}r$ : a- $d_z\bar{a}r$ -en.

Weit seltener und erst aus innern Plur. abgezogen sind die beiden folgenden Endungen:

3) -a, welches nicht als Endung eines äussern Plur. angeführt wird, aber da diese ganze Zweiteilung nur einen beschreibenden Charakter trägt, angeführt werden sollte; z. B.:

a-nyusStachel:i-nyus-aa-mušKatze:i-muš-ata-bbur-tTüre:ti-bbur-ata-mur-tLand:ti-mur-ata-sir-tMühle:ti-sir-a.

Ähnliche Plurale kennt das Kuschitische, z. B. saho afūr Eidechse: afūr-á; egil Bach: egīl-á; und näher noch liegen arabische wie K, K, ūK, a (klass. غُغُولُهُ), z. B. đba Hyane: đbū a; mešš Katze: mšūša (MSLP 14, 486). Doch das sind innere Plur., und von solchen werden wir auch innerhalb des Berberischen ausgehen müssen: es scheint nämlich dass die innern Plur, von zweisilbigen vokalisch auslautenden Stämmen denen der obigen Art als Vorlage gedient haben. z. B. a-qarru Kopf: i-qurra; a-falku Falke: i-fulka; ta-zerzi-t Strahl: ti-zerza, wo ja das -a schon als Pluralzeichen empfunden werden konnte, vor welchem der Stammauslaut geschwunden wäre (vgl. unten S. 251). Auf die Einwirkung solcher innern Plur, von zweisilbigen konsonantisch auslautenden Stämmen wie i-gigil: igugal usw. sind andere zurückzuführen wie ti-sir-t Mühle: ti-siar; a-husim Schnauze: i-husiam; a-hunsim Faust: i-hunsiam; a-gelzim Hacke: i-gelziam; a-gergil Matte: i-gergial; ta-hri-t (t für d-t) Tasche: ti-hriad; auch ta-gaim-t Vorderarm: ti-guiam. Dieses -ia- hat sich nicht selten da eingestellt wo bei gleicher Tendenz -ua- zu erwarten war, z. B. a-bernus Burnus: i-bernias; a-genduz Kalb: i-gundiaz; a-serdun Maultier: i-serdian; a-henfuš Schnauze: i-henfiaš. Es findet sich aber sogar für -a- des Sing., so ti-qantar-t Brücke: ti-qantiar, wohl umgekehrt ~ -ar neben -iar. Denn dem Bedürfnis den Plur, durch ein -a der letzten Silbe gekennzeichnet zu sehen, konnte ja in jener dritten Weise genügt werden die ich oben als die regelmässige angeführt

habe, und so gibt es denn neben ti-siar (und ti-sir-a) ein ti-sar, neben a-gelziam ein i-jezzām, neben i-bernias ein i-bernas, neben i-serdian ein i-serdan. Bei den Plur. einsilbiger Stämme wie ti-siar lässt sich auch an die arab. Plur.  $K_1 K_2 \bar{a} K_3$  von Stämmen mediae  $\mathcal{L}$  denken wie  $b\bar{i}r$  Brunnen:  $b\bar{i}\bar{a}r$  (so auch berberisch, doch daneben biur; vgl. arab. ab'ur);  $k\bar{i}s$  Börse: ak $\bar{i}as$  (berb. ebenso).

4) -t (-9) an weiblichen Substantiven auf -a arabischen Ursprungs, z. B. γimra Gewitter (ε grosse Wassermasse): γimra-t; ta-šiṭa Zweig (شطمة): ta-šiţa-t; besonders an romano-arabischen, z.B. ferţuna Sturm (فرطونة): ferţuna-t; ṭabla Tafel (طيلة): ṭabla-t. Bisweilen tritt -ā-t an konsonantisch auslautende Singulare (wie im Arab.; s. Stumme Tun, Gr. S. 78), so  $zb\bar{\imath}t\bar{a}r$  Hospital (سپيطر):  $zb\bar{\imath}t\bar{a}r-\bar{a}\vartheta$ . Im Sing. erscheint statt -a oft -et, welches auf den arab. Status constructus zurückgeht, z. B. elgendre-t Brücke (قنطرة): elgendra-t; elbale-t Schaufel (بالة): elbala-t; zenge-9 Strasse (نقة): zengā-9; ta-bune-t1 kleiner Backofen (تابونة): ti-buna-t. Wenn auch altberberische Wörter auf -a an dieser Pluralbildung teilzunehmen scheinen, so stammt sie doch aus dem Arabischen. Aber, wie sich aus dem gleich Folgenden ergeben wird, es muss das ältere Berberische eine entsprechende gekannt haben; der innere Plur. der weiblichen Nomina (-at:) -āt (vgl. Brockelmann Vgl. Gr. der sem. Spr. 1, 441) gehört dem Hamitischen wie dem Semitischen an.

Als gemischte Plurale gelten in der berberischen Grammatik diejenigen die zugleich innere und äussere sind, d. h. innere durch den Antritt einer Endung erweiterte, z. B. a-fus Hand: i-fass-en; ta-yāt-t Ziege: ti-yyd-yn. Es versteht sich von selbst dass der innere Plur. (\*i-fas) kein selbständiges Dasein gehabt zu haben braucht; auch hier, wie bei allen Flexionserscheinungen, ist der Einfluss der Analogie in Anschlag zu bringen. Ferner ist genau zu prüfen ob

¹ Über dieses auch in Ägypten gebräuchliche Wort s. Vollers ZDMG 50, 632. Der Berber nimmt die erste Silbe für den 'Artikel'. Vgl. ta-banta Schürze: ti-bantiuin, auch arab. tebānta: -āt } span. devantal; doch findet sich Abfall des d- oder der ersten Silbe schon im Romanischen: span. avantal, südfr. bantal, vantal (s. mein Bask. u. Rom. S. 29).

ein anscheinend gemischter Plur. nicht in Wirklichkeit nur ein äusserer ist, indem quantitative oder qualitative Veränderungen des Stammes durch die Endung hervorgerufen worden sind. Hierher gehören auch Fälle wie a-idi Hund: i-id-an; i-tri Stern: i-tr-an; a-zru Stein: i-zr-an (so Stumme), falls wir -an als Endung ansehen; denn dann handelt es sich um die Ausstossung des stammauslautenden -i und -u vor -a i-di-an (Basset Loqmân S. 334), \*i-tri-an, i-zru-ān (Destang I, 193). Ebenso wahrscheinlich ist allerdings die Umwandlung von -i und -u in -a: \*i-tra, i-zra (dieses ist die verbreitete Form), davon i-tra-n, i-zra-n. Aber wiederum a-barku Barke: i-bark-an, nicht i-barka-n, sonst wäre auch -a-umgelautet: \*i-burka-n (vgl. a-falku: i-fulka). Endlich haben wir, da -a als Pluralendung festgestellt ist, Plurale wie ta-mar-t Bart: ti-mir-a nicht unter die innern, sondern unter die gemischten einzureihen.

Es gibt nun aber auch gemischte Plur. die äussere Plur. von äussern Plur. sind, oder mit andern Worten die zwei verschiedene Endungen haben, und zwar als erste die weibliche -āt (-at). Während von den beiden Numerusausgängen -at: -āt der des Plur. im Semitischen blühend gedieh, ging er im Berberischen ein, welches wiederum das -t des Sing. fester hielt als das Semitische. Dieses -t pflegt im Plur. von der Endung -in abgelöst zu werden, z. B. ta-kur-t Ball: ti-kur-in. Falls aber der Vokal vor dem -t gewahrt ist, bleibt dieses gern auch im Plur., z. B. 3a-rb-āt Mädchen: 3i-rb-ā3-īn; tu-bb-et Stich: tu-bb-ēt-in; ti-rb-it Mädchen: ti-rb-āt-in oder ti-rb-īt-in; ti-sl-it Braut: ti-sl-at-in; t-sil-ut Braut: te-sel-at-in; Pa-yendzau-9 Löffel: 9iyend au-9-en (s. unten S. 263); dann und wann entspricht auch einem -t nach Konsonanten ein -at-in, so ta-lqim-t Bissen (لقمة): ti-luqmat-in; öfter einem -a ohne -t, z. B. ta-la Hügel: tu-l-at-in. Eine sehr merkwürdige Form ist: tit-at-uin Augen (JA '83, 1, 339), wo t in das sonstige tuar. tit-auin (zum Sing. tit) eingeschoben zu sein scheint. Noch bemerkenswerter aber ist dass im A'šaša (s. Basset Zenatia II, 54) das weibl. 9 im Anlaut des Plurals oft fehlt (oder schon in dem des Singulars) und dann dem plural. -in nachgesetzt wird (als -t), so 9a-hzau-t Mädchen: i-hzau-in-t; a-viul-t Eselin: a-viulin-t (anders verhält es sich mit a-serdun-t w. Maultier: i-serdan-t) das Ägyptische bietet dazu eine Parallele, wenn die Endung -wt des weibl. Plur. aus der des männl. Plur. -w und der des weibl. Geschlechtes -t zusammengesetzt ist (s. Erman Ägypt. Gramm.<sup>2</sup> § 117, A). Den weiblichen Plur. auf -at-in usw. sind nun männliche nachgebildet worden, wie aña Bruder: aña-ten; a-gžža Baumstamm: a-gžžā-ten; i-nsi Igel: i-nsi-ten; anu Brunnen: anu-9en. In auffälliger Weise entsprechen diesen berberischen Pluralverhältnissen die des südarabischen Mehri (s. Jahn Gramm. der Mehri-Sprache S. 33f.). Die Mask. bilden den Plur. auf "n mit vorhergehendem betonten Vokal oder Diphthong', z. B. dáif Gast: daifôn; die Fem., die sich im Sing. von den Mask, durch die Endung -t unterscheiden, auf -ôt (häufig) unter gleichzeitiger Vokal- und Akzentveränderung im Worte', z. B. hëmômet Taube: hëmāmôt, aber auch auf,-ten (häufig) mit vorhergehendem langen Vokal (Diphthong) oder ohne solchen, oft unter gleichzeitiger Vokal- und Akzentveränderung im Worte', z. B. dafdât Frosch: dafdauten; dafrit Zopf: dajfarten; und endlich wiederum die Mask. ,(oft) nach Art der Feminina auf -ten mit vorhergehendem langen betonten Vokal (meist û, ô) oder auch ohne solchen', z. B. rizân Fessel: rizanûten. Aber auch innerhalb des Hamitischen begegnen wir sehr deutlichen Anklängen an jene berberische Pluralbildung (s. Fr. Müller Grundr. 3, 11, 243; Reinisch Pers. Fürw. S. 298), und zwar im Hochkuschitischen, besonders in den Agausprachen. Diese besitzen gemeinsam als Pluralzeichen -t, neben welchem im Chamir -tan steht und mit überwiegender Häufigkeit im Quara -tun, z. B. cham. azín Bräutigam: azín-tān; quara nān Hand: nān-tan (cham. nan-t, bil. nān-tet); nen Haus: nen-tan (cham. nin-te, bil. linen-t). Ich fasse dieses -tan (-tan) als -t-an; die zweite Endung (d. h. -ān) kommt hier, wie im Äthiopischen und im Semitischen überhaupt, auch selbständig vor (Reinisch Pers. Fürw. S. 284 f. betrachtet -t, -te ebensowie -an als aus -tān gekürzt oder verschliffen). Die von Reinisch Die Quarasprache 1, 89 § 111 gegebenen Beispiele könnten allerdings an Entlehnung von -an aus dem Äth. denken lassen; denn es sind insgesamt Plurale von Lehnwörtern und

besonders Erweiterungen äthiopischer Plur., wie kahen Priester: kahen-āt-an; masfen Richter: masāfen-t-an. Fälle wie cham. zin-tān Schwestern neben zin-t Brüder hatten Reinisch (Die Chamirsprache 1, 103, wo auch auf das -ten des Mehri hingewiesen wird) den Gedanken nahe gelegt, -tān entspräche als weibl. Pluralendung einer männlichen -ān; er war aber davon zurückgekommen, da er den unterschiedslosen Gebrauch beider Endungen festgestellt hatte (und das quara zan-tan Brüder neben šēn-t Schwestern hätte die beste Kontraindikation geliefert). Mich hindert das jedoch nicht hier ebenso wie im Berberischen und Mehri das -t als ursprüngliches Zeichen des weibl. Geschlechtes zu betrachten, obwohl es hier nicht mehr, wie dort, im Sing. diese Rolle ausfüllt; man berücksichtige auch in welchem Masse das arab. und äth. -āt auf männliche Substantive ausgedehnt worden ist.

Der zusammengesetzten Pluralendung m. -t-en, w. -t-in stelle ich nun innerhalb des Berberischen eine andere solche gegenüber: m. -y-en (zgz. -un), w. -y-in, z. B.:

a-meksa Hirt: i-meksa-yen ta-smi Nadel: ta-smi-yin.

Über diese Endung, die sich einer ausserordentlich weiten Ausdehnung in allen Mundarten erfreut, hat bisher eine ganz andere Ansicht geherrscht. Basset Man. de langue kabyle ('87) S. 64 § 73, A sagt: ,Dans certains mots, la terminaison est oun ou ouen ou qui représente sans doute un ancien ou tombé au singulier. Stumme Hdb. des

¹ Rev. crit. '06, 11, 503 kommt Basset nachdrücklich auf diese Erklärung zurück, indem er in seiner übrigens gerechten Kritik von Sarkionandias Gramática de la lengua rifeña ('05) ihm vorwirft bezüglich des u in einen Irrtum verfallen zu sein, nämlich zu glauben, es sei "ajouté au hasard". Aber er verkennt dass Sarkionandia nicht im entferntesten an die Deutung der Sprachtatsachen denkt, sondern nur an ihre Beschreibung. Er sagt S. 133 f. von der 1. Form der unregelmässigen Plurale auf -n: "Intercala un au entre el final del singular y la desinencia regular" usw. und von der 2: "En vez de au, intercala un iu" usw. Das ist doch wesentlich nichts anderes als wenn Hanoteau Ess. de gramm. kah. ('58) S. 24 sagt: "D'autres placent le son ou et iou avant la terminaison en" und S. 29: "Enfin, certains noms singuliers interposent le son ou entre a et n du pluriel. 'Und auch Stumme spricht zunächst (S 37f.) nur von dem "Auftreten" eines u oder âu oder iu vor der Endung (e)n.

Schilh. v. T. ('99) S. 41 § 76 schliesst sich mit einer notwendigen Einschränkung an: ,das w der erstgenannten Endung [-win] dürfte oft der wieder zum Vorschein kommende letzte Radikal der Wurzel sein'. S. auch Destaing 1,57f.179. Also während in den beiden zuletzt genannten Plur. für mich \*(i-)meksa-u, \*(ta-)smi-u alte Plurale sind, sind sie für die andern alte Sing. Diese Auffassung ist für sich betrachtet sehr ansprechend; sie kann sich auf zahllose Analogieen stützen, besonders allerdings in den arischen Sprachen (leo: leones, cor: corda usw.); das Arabische aber bringt die äusserlich ähnlichsten Formen entgegen, teils schon alte, wie  $sm\bar{a}$  Himmel:  $sm\bar{a}u\bar{a}t$ , teils diesen folgende, junge, wie  $b\bar{a}\bar{s}\bar{a}$  Pascha:  $b\bar{a}\bar{s}\bar{a}y\bar{a}t$ . Bevor ich nun die Wahrscheinlichkeit beider Erklärungen gegeneinander abwäge, will ich einen Überblick über die Ausbreitung dieser Endung geben. Sie tritt am häufigsten nach dem Auslaut a und i ein, wofür ich oben je ein Beispiel gebracht habe; daher kommt es dass -auen (-aun) und -iuen (-iun) als selbständige Endungen gefühlt werden können. Zunächst ersetzen sie einander, z. B.:

i-nsi Igel : i-ns-auen tä-nsa Zufluchtsort : ti-ns-iuin.

Es fehlt übrigens nicht an Fällen in denen sich -i vor -auen erhalten hat (vgl. i-di-an oben S. 251), so:

a-sliBräutigam: i-sli-aueni-sγiAdler: i-sγi-aueni-nsiIgel: i-nsi-auen

Zuweilen schwindet der vokalische Auslaut vor -uen, so:

 $egin{array}{lll} egin{array}{lll} egin{arra$ 

te-nelli Faden : te-nell-uin i-nisi Igel : i-nis-uen.

Umgekehrt pflegt an konsonantischen Auslaut -auen oder -iuen anzutreten, so:

i-l(e)s Zunge : i-ls-auen, i-ls-aun, a-ls-iun ti-yerdem-t, ti-yirdem-t Skorpion : ti-yerdem-auin, ti-yirdem-iuin ul Herz : ul-aun. Wie neben -en als Pluralendungen -an und -a stehen, so neben -uen: -uan und -ua. Jenes z. B. in:

a-zekka Grab : i-zekk-yan
i-genni Himmel : i-genn-yan
i-kerri Schaf : i-kerr-yan.

Dieses z. B. in:

ta-la Quelle : ti-l-iua (neben ta-l-iuin, ta-l-uin)

ta-mda Sumpf : ti-md-ua (neben ti-md-uin)

ti-zgi Wald : ti-zg-ua ti-rgi-t brennende Kohle : ti-rg-ua

ta-mur-t Land : tu-mur-ua (gewöhnlich ti-mur-a) ti-fyu-t, 9i-feyu-ts Artischokenhaupt: ti-fy-aua, 9i-fey-ua (v. i-yf Kopf?).

Dass nun dieses pluralische - y- aus dem Singular stamme, ist eine Annahme die sich kaum durch positive Gründe wird stützen lassen. Dem Berberischen sind die Wortausgänge -au und -iu keineswegs zuwider, und wenn hier je das -u verloren ging, so gewiss nicht dank irgend einem Lautgesetz, sondern durch Analogiewirkung. Basset MSLP 9, 81 f. erklärt a-zegza (: i-zegz-ua), a-ziza (: i-ziza-un) aus a-zegzau, a-zizau: blau, durch einen Abfall des -u. Der Sachverhalt scheint mir ein anderer zu sein, aber ein etwas verwickelter, sodass ich ihn nur kurz andeuten kann. A-zegzau geht, wie aus jener Stelle zu ersehen ist, auf das Verb zigzu blau sein (oder werden) zurück. Die Perfektformen solcher Eigenschaftsverben werden grösstenteils durch den Wandel des in der letzten Silbe stehenden i oder u zu a aus dem Grundverb gewonnen, und von ihnen die Adjektive durch Vorschlag von a abgeleitet, z. B. i-uriy er wird gelb, i-uray ist gelb, a-uray gelb; i-mlul er wird weiss, (i-mellul ist weiss,) a-mellal weiss. Lautet das Verb auf -u aus, so wird im Perfekt entweder ein a davor eingeschaltet, so i-zigzau, oder es geht das -u selbst in -a über, so i-ylu er wird teuer, i-yla ist teuer; i-dru er wird tief, i-dra ist tief, und zu einem solchen Perfekt gehört das Adj. a-zegza, a-ziza,1 dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine gleichbedeutende Nebenform von zigzu ist zigziu, und ganz ebenso stehen haršiu er wird rauh, hriu weit, sfiu hell den perf. haršau, hrau, sfau gegenüber. Das letzte Verb (sfiŭ) fasst Stumme S. 219 als eine s-Form und vergleicht dazu Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXII. Bd.

aber eine mdl. Form zizu (: i-zizau-n; Motylinski Dj. Nefousa) entspricht.

Ich wüsste kaum ein Wort von denen die im Plur. ein -u- in der Endung aufweisen, bei welchem der Verlust eines -u oder, bei konsonantischem Auslaut, eines -au oder -iu des Sing. sich irgendwie wahrscheinlich machen liesse; höchstens gibt mir tuar. ulem Herz: ulam-an (JA '83, 1, 335) neben sonstigem ul: ul-aun, ul-auen zu denken, da auch tuar. ulhi Herz (ebenda) zweisilbig ist und im Kunama úrfā, úlfā: Bauch, Herz bedeutet (wozu Reinisch saho garbá dass. = arab. qurb stellt; und arab. qalb?). Hingegen lassen sich sehr viele unter jenen Wörter aufzeigen die im Sing. nie ein -u besessen haben, nämlich wenn ich nicht irre alle aus dem Arabischen oder Romanischen entlehnten, wie ta-mezgida Moschee: ti-mezgad-iuin; ta-sküla Leiter: ti-skül-iuin.

Wie immer sich die Dinge im einzelnen verhalten mögen, der Grundstock der Plurale mit -u- wäre entweder ein ziemlich kleiner gewesen — dann ist die grosse analogische Ausdehnung schwer verständlich; oder er wäre ein grosser gewesen — dann bildet wiederum die Menge von Nominen auf -au und -iu oder überhaupt auf -u ein Rätsel. Wenn hingegen, wie ich vermute, -u ursprünglich ein Pluralzeichen war, dann besteht ein solches Missverhältnis nicht. Auch liesse sich diesem -u in dem äg. -w eine Stütze geben, um vorderhand von kuschitischem -wā, -ū, -o, sowie von altarab. -ū(-na) abzusehen. Ein männl. -u hätte dem weibl. -t gegenüber gestanden, beide wären durch den Antritt einer jüngeren, eigentlich geschlechtslosen Endung -n verkapselt worden, auf die dann der Ausdruck des Geschlechtsunterschiedes überging: -uen, -uin — -ten, -tin.

Eine Bestätigung für die Bassetsche Ansicht scheinen auf den ersten Blick gewisse — übrigens von ihm nicht herangezogene — Singularformen auf -au und (noch häufigere) auf -iu zu gewähren,

ti-fay-t Licht; aber es verhält sich zu dem aus dem Arab. stammenden sfu oder sfu hell werden wie zigziu zu zigzu. Die Perfektform i-sfa er ist hell stimmt zu i-yla, i-dra.

die besonders vor dem weibl. (und zugleich demin.) -t beliebt sind.¹ Wenn wir sie aber scharf ins Auge fassen, so erkennen wir dass sie aus Pluralformen auf -auen und -iuen (-in) zurückgebildet sind und sich neben die ursprünglichen Singularformen gestellt haben. Am deutlichsten zeigt sich das bei Lehnwörtern, da uns ja hier die letztern unmittelbar dargeboten sind. In allen folgenden Beispielen habe ich die Plur. zwischen die alten und die neuen Sing. gestellt und die örtliche Zusammengehörigkeit der Formen in den beiden letzten Spalten durch übereinstimmende Zahlen (unten) ausgedrückt.

| ʿašš Nest (عشّی)                                                                                                                      | ʻašuš,<br>i-ʻašš-iųen <sub>1</sub> ,<br>ti- <sup>ʻ</sup> ašš-iųin <sub>2</sub>                                                                              | $`aššiu_1, \ t(a)-`aššiu-t_2$                                                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 'asker Armee, Soldat (عسكر)                                                                                                           | i-ʻasker-iyen <sub>1</sub> ,<br>i-skr-iyen <sub>2</sub>                                                                                                     | ${}^{`}askeriu_{1}, \ askriu_{2}$ Soldat                                                                                                                           |
| 'auð (Basset Zenatia 11, 82) Pferd<br>(عوذ ,عود)<br>kerš Bauch, Magen (کرش),                                                          | i-ʿaud-iṇen <sub>1</sub> ,<br>i-ʿauδ-iṇen <sub>2</sub><br>kruš,                                                                                             | ʻaudiu <sub>1</sub> ,<br>a-ʻaudiu <sub>2</sub>                                                                                                                     |
| ta-kerš-et <sub>3</sub> dass.  uard, uord, uerd Rose koll. (e,c),  ta-luer-t <sup>2</sup> ind.  uzz, uezz, uzz-et Gans (5, koll., ž)) | i-kerš-iųen <sub>2</sub> , ti-kerš-iųin <sub>3</sub> a-ųord-iųen <sub>1</sub> , i-ųerd-iųen <sub>2</sub> i-uzz-iųen <sub>1</sub> , i-bezz-iųen <sub>2</sub> | a-kerš-iu <sub>2</sub> , ta-kerš-iu-t <sub>3</sub> a-uordiu <sub>1</sub> , a-uerdiu <sub>2</sub> a-uzziu <sub>1</sub> , a-bezziu <sub>2</sub> (i-uzziun Wildgans). |

Wo wir es mit altberberischen Wörtern zu tun haben, werden wir kaum je an der Herkunft eines -u (-u) aus dem -uen des Plurals zweifeln können, da ja nicht nur die kürzere Singularform die allgemein verbreitete zu sein, sondern auch gegen die Zurückführung auf die u-Form sich zu sträuben pflegt. Man erwäge folgende Fälle:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Destaing 1, 179 sagt: ,Un i ou un u faisant partie de la racine et ayant disparu au masculin peuvent apparaître au féminin ou au diminutif'; aber auch für alle Maskulina die ihm als Beispiele dienen, ά-γênža, ά-zīza, ά-γεrδa, mûš, ά-nūži gibt es Formen auf -i und -y, -u, wie unten ersichtlich werden wird (s. auch S. 255).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auf die Wiedergabe des l- in den sonstigen Formen habe ich verzichtet.

| $a	ext{-}bat$ Augenhd (tuar. $a	ext{-}biled	ext{-}t)$ | $i	ext{-}bl	ext{-}i$ yen $_1$                                                                                                                | a-bl-iu 1) (Basser Zenatia 1, 24)                                                                                             |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| a-fer, i-ferr, i-fer, i-fr Flügel,<br>Blatt²),        | a-fer, i-ferr, i-fer, i-fr Flügel, i-fr-ayen, a-fr-ayn, i-fr-ayn, i-ferr-ayn, Blatt 2), a-fr-iyen, ifr-iyen, ifr-iyen 3, a-fr-iun, i-fr-iun, | $a$ -fray, (Masquerax $D$ . frtouar.), $a$ -friv $_2$ (Basser Loqmán S. 284),                                                 |
| ti-fer-t, ti-fri-t, ta-fri-t 3) dass.                 |                                                                                                                                              | $a$ - $f$ $ii\dot{u}i_8^3$ ) (ebenda)                                                                                         |
| ti-friets, ti-ferriets Nasenloch 4)                   |                                                                                                                                              |                                                                                                                               |
| a-kni, i-kni, i-ken, i-šen Zwilling                   | $i.$ jen $Z$ willing a-kni-yen, a-kni-u $n_1$ , $i$ -kni-ye $n_2$ ,                                                                          | $ta$ -ferru- $t_4$ <sup>5</sup> ) (Hunghe)<br>$a$ -kni $u_{1,2}$ (Basser Zenatia 1, 68;                                       |
| ta-gerfa Krühe                                        | $a$ - $\sin$ - $y$ en $_{s}$ , $t$ - $g$ en $f$ - $s$ - $in$ in                                                                              | Motylinski $R$ 'edamès), $a$ -šni $u_s$ (Sarrionandia S. 44)                                                                  |
|                                                       |                                                                                                                                              | a-garfu, a-gerfu,                                                                                                             |
| a-mețta, i-mețți, a-mța Träne                         | i-metta-yen, i-metta-yn, i-mia-yen, i-mia-yn                                                                                                 |                                                                                                                               |
| a-mez, a-mza, a-mza Riese (ogre)                      | a-mez, a-mza, a-mza Riese(ogre) i-mza-ŭen — a-mz-iun, i-mz-iŭen, i-mz-iŭan,                                                                  |                                                                                                                               |
| a-nebgi, i-nebgi, a-nebži,<br>a-niži, a-nuži Gast     | a-ựayzen-iụen<br>i-nebg-aựn — i-nebgi-ụen, i-nebži-ựen <sub>1</sub> , i-nežži- 3a - nebžiu - 3 <sub>1</sub><br>ụen <sub>2</sub> S. 126),     | a- $\mu$ а $\gamma$ zeniu (Оілуівв; Ничанв)<br>$\vartheta$ а - $neb$ žiu - $\vartheta$ <sub>1</sub> (Sarrionandia<br>S. 126), |
| Ja-qešša, Ja-kša, te-kitza,                           | 9a-kša-ųin, ti-ketza-ųin <sub>2</sub> , i-kitza-ųn <sub>1</sub> ,                                                                            | $egin{aligned} eta a-nezziw-eta_2 & 	ext{(Destaing 1, 179)} \ a-qessay & 	ext{(Sarrionandia S. 127),} \end{aligned}$          |
|                                                       |                                                                                                                                              | $artheta a-kar s ayi-artheta_1$ (Basser Zen. 11,114),                                                                         |

|                                                                                                                                                                                                                                                                             | BERI                                                       | BERISCHE                                                 | STUDIEN.                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $ta-ket_saut_2$ (JA '85, 11, 369),<br>$ti$ - $ukkiu$ - $t_3$ (ebenda)<br>$a$ - $skau_1$ (Motylinski $R$ - $edam$ ès),<br>$a$ - $sšau_2$ (Basset $Zenatia$ 1, 50;<br>Motylinski $Dj$ . $Nefousa$ ),<br>$i$ - $skau_a$ (JA '83, 1, 321),<br>$a$ - $sšauau_3$ (Basset $Rif$ ), | $i$ - $\delta siu_4$ (Huyghe),                             | $kiissu_6$ (BassetZenatia II, 84) $^6$ )                 | i-šiu <sub>1</sub> (Олитев), i-šiņi <sub>2</sub> (Ниханв)<br>а-цег-Эіи m. Fuchs (Sarrionandia<br>S. 126). |
| ti-ukk-iųin <sub>s</sub><br>i-sk-aųen, i-ssk-aųen, a-šk-aųn <sub>1</sub> , a-šš-aųn <sub>2</sub> ,<br>i-š-aųen, išš-aųen <sub>2 3</sub> , i-šš-aųn <sub>2 4 5</sub> ,                                                                                                       | a-šš-iun <sub>4 5</sub> , ya-šš-iun, a-š-iun,<br>ua-šš-un. | i-kiš-yen, i-kišš-yan <sub>6</sub><br>i-š-a <u>y</u> en, | i-ši-uan 1 s<br>Ii-uar I-iuin                                                                             |
| ta-uka usw. Wurm<br>i-sek, e-ssok, i-š, i-šš,                                                                                                                                                                                                                               |                                                            | kiš Horn<br>i-ši Schoss                                  | Эа-цегда weibl. Fuchs                                                                                     |

<sup>1</sup> Basser führt dieses als Beispiel davon an dass ,la terminaison own du pluriel représente une ancienne finale en on tombée <sup>2</sup> Man bemerke dass im Berberischen das Blatt nach dem Flügel benannt ist; die Natur wies dazu an. au singulier'; aber ein a-bal aus \*a-baliu dürste ganz besonders unwahrscheinlich sein.

<sup>3</sup> Es scheinen fri- und frigi einen zu kleinen und einen zu grossen Ausschnitt aus dem Plur. darzustellen; s. unten S. 261.

<sup>4</sup> Woll eig., Nasenflügel'; oder gehört es, wohin Huxanz es stellt, zu ifri Loch, Höhle?

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hier steht -u., -u wohl für ·iu., -iu, -au; s. unten S. 261.

<sup>6</sup> Merkwürdige Verdoppelung; als ob der Weg vom Plur. zum Sing. zweimal gemacht worden wäre.

In manchen Fällen kann ich für den Sing. nur eine Form auf -u nachweisen, betrachte diese aber doch nicht als ursprüngliche. Für a-skiu Neger setzt Basset MSLP 9, 88 die Wurzel ski an; indessen neben dem Plural mit -ių- besteht auch ein solcher mit -aų-: a-sk-aųen (Basset Zenatia II, 100), und die an jener Stelle angeführte Form a-sekkin sowie die ghedam. (Pl.) sikk-iųen dürften eher auf sekk weisen, womit sich vielleicht šilh. i-sgün (Stumme), i-seggan (Cid Kaoui) er ist schwarz in Beziehung bringen liesse.

Es gibt im Kabylischen Verbalnomina auf -iu-t mit dem Präfix ti-m- (die 18. Klasse bei HANOTEAU Gr. kab. S. 219) und im Tuareg solche auf -au-t mit dem Präfix t- (die 5. Klasse bei Hanoteau Gr. tam. S. 104; vgl. Basset Man. S. 52 und Dial. berb. S. 163), z. B. 3i-m-eny-iu-3 Mord (von eny tödten), t-erh-au-t Liebe (von erhi lieben). Die Silben -iu- und -au- füllen wesentlich die gleiche Rolle aus. Übrigens kommt -au-t auch im Kab. vor, und zwar finde ich es bei HUYGHE, so ta-m-els-au-t façon de s'habiller (HAN.: 9i-m-els-iu-9 action de s'habiller), ta-ns-au-t hospitalité pendant la nuit, bivouac (HAN.: 9i-m-ens-iu-9 action de passer la nuit), ta-hedr-au-t Gegenwart, ta-is-au-t oder t-iss-au-t action de faire paître. Wie sich dies letzte Substantiv zu dem betreffenden Verb, eks lautlich verhält, ist mir nicht klar; nach Analogie von ta-m-els-au-t liesse sich ta-m-eksau-t erwarten. Das kommt bei Huyghe vor, bedeutet aber Hirtin und entspricht dem a-meksa Hirt, sodass das -au- auf den Plural i-meksa-yen, ti-meksa-yin bezogen werden muss. Es liegt nun aber der Gedanke nahe ob nicht auch in den erwähnten Verbalnominen das Pluralzeichen -u steckt. Wenn sich die Bildung von Pluralen mit der von Abstrakten nahe berührt, so können wie jene aus diesen, so auch diese aus jenen erwachsen. Dass, nach Hanoteau, hier regelmässig vor -m- der weibl. Artikel im Plural erscheint, ist wohl zu beachten (die Beni Snus allerdings gebrauchen nach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich erinnere hierbei an eine eigentümliche Bildung des Chamir: 'Aus dem Plural auf -an (-an) kann mittelst Anfügung von -t [wohl eigentlich Zeichen des weiblichen Geschlechtes] ein Abstraktum gebildet werden, z. B. von hast Lüge die Form hast-an-t Lügengewebe' (Reinisch Die Chamirsprache 1, 104 § 202).

Destaing i, 175 3a- oder 3-) und ebenso die Bildung gleichwertiger Nomina mit weiblicher Pluralendung (11. Form bei Hanoteau Gr. kab. S. 214 f.), z. B. 3i-uy-in oder 3-uy-in Kauf (b. snus 3a-mesy-iū-3), 3i-us-in oder 3i-s-in Ankunft (tuar. ti-s-it). Basset Man. S. 52 glaubt dazu bemerken zu müssen: "Bien qu'ayant la forme du pluriel féminin, ces noms verbaux se construisent avec le singulier."

Wie sich aus -auen und -iuen im Sing. -au und -iu entwickeln konnte, so aus -uen (-un) mit vorausgehendem Konsonanten, also mit unterdrücktem Vokal ein silbiges -u, so a-mettu, i-ššu, ta-ferru-t (s. oben S. 258 f.) und noch:

 $\mathfrak{I}$ -borž-etFenster $\mathfrak{I}$ -borž-uin $\mathfrak{I}$ -for $d_{\sharp}u$ (Basset Rif,(wohl Dem. vonneben  $\mathfrak{I}$ -bur $d_{\sharp}$ -et)borž Schloss)

a-muš, mušš, ta-muša, ti-muš-iųin,  $\vartheta$ i-muš-a-maššu(C. Kaoui Maroc), ta-muš-t Katze  $\psi$ in, i-muš- $\psi$ en, ta-muš $\psi$ u-t (ebd.),  $\vartheta$ e- $\psi$ en, i- $\psi$ en,

Ebenso wird wohl zu beurteilen sein *i-kru* junger Hammel, zum Plur. *i-kr-uan* (Stumme) = *i-kerr-uan* zum Sing. *i-kerr-i* (s. oben S. 255).

Zuweilen drang das auf das - $\mu$ - folgende -i- mit in den Sing.; oben (S. 258f.) sind schon a- $fri\mu i = a$ -friu = (t)a-fri-(t),  $\vartheta a$ - $k\check{s}a\mu i$ - $\vartheta = ta$ - $ket_{\check{s}}a\mu$ -t und i- $\check{s}i\mu i = i$ - $\check{s}i(u)$  verzeichnet. Häufiger scheint -ui- nach Konsonanten zu sein, z. B.:

ta-ḥabbi-t Hautpustel ti-ḥabb-iṇin<sub>1</sub>, (von arab. حَبَ ti-ḥebb-uṇin<sub>2</sub>

a-zermum, Ja-zermu- i-zermemm-ujen, mi-9 Eidechse te-zelmum-yin, ta-ḥabbui-t<sub>1</sub> (Huyghe), taḥebbui-t<sub>2</sub> (C. Kaoui Maroc)

a-zermemmuje<sub>1</sub> (C. Kaoui Mar.), ta-zermemmui-t (ebd.), ta-zelmumui-t<sub>2</sub> (Motylinski Dj. Nef.), 9a-zelmummui-9 (Destaing 1, 178).

In 9a-mernui-9 Angel (pivot): 9i-mern-uin (Olivier); ta-merniu-t: ti-mern-iuin (Huyghe), wohl von ernu fortsetzen, hinzufügen (Nomen: ti-m-erna), hat die im Grunde gleiche Pluralendung zwei verschiedene Singularendungen ergeben.

Wenn die zusammengesetzten Pluralendungen -au-en, -iu-en, -u-en zwar, wie ich zuletzt gezeigt habe, nicht immer, aber doch grösstenteils an der Verbindungsstelle auseinandergebrochen worden sind um neue Singulare zu liefern, so hat natürlich dabei kein auch noch so dunkles Bewusstsein von der ursprünglichen Funktion des -u mitgewirkt. Hierdurch wird uns die Frage nahe gelegt ob nicht andersgeartete Pluralausgänge in ähnlicher Weise fruchtbar geworden sind. Dem -au-en, -au-in, -au-n geht lautlich parallel: -a-i-en, -a-i-in, -ai-n, und diesem entspricht öfter im Sing. ein -ai neben -a. Nun ist allerdings -ai (-aie) im Berberischen eine ziemlich häufige Nominalendung: wir finden sie bei Nomina actionis und agentis von Verben auf -i, wie amzaj Glättung, arataj Mischung von emzi glätten, erti gemischt sein; amendaj Fallensteller, anagmaj Sucher von endi Fallen stellen, egmi suchen (Hanoteau Gr. kab. S. 212. 225; Gr. tam. S. 103. 106 f.), und auch sonst, z. B. a-uetai Jahr (: i-ueti-an), zuweilen aus dem Arabischen herübergenommen, so ta-duai-t Pfeifenkopf (duāja دواية Lerch.): ti-duaj-n; ta-hsaj-t Kürbis (كوساية): ti-hsaj-in. glaube aber nicht dass ein -a des Sing. jemals durch einfachen Lautschwund aus -ai entstanden ist, auch nicht in mirza bitter, mîza schwer, đ-zīza blau: í-merza-in, í-miza-in, í-zīzau-en, wo nach Destaing 1, 206 i und u im Plur. ,wiedererscheinen'. Es werden die beiden ersten Formen in entsprechender Weise zu erklären sein wie das in bezug auf die dritte oben S. 255 geschehen ist; man vergleiche i îrza und iîrzăi er ist bitter gewesen, iîză und iîzăi er ist schwer gewesen zu i-îyla und i-îylai. Das -ai (auch mit der Variante -au) zeigt sich z. B. in folgenden Fällen mehr oder weniger deutlich als aus dem Plur. entsprungen:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Destaing 1, 133 f., wo offenbar zweimal ,doux' für ,lourd' verschrieben ist. Sind nicht auch die ersten Formen mit z zu schreiben (vgl. die spätere Stelle)?

```
a-yanžaų, (Stumme), ta-yendžaų-t
a-yanža, a-yendza, 9i-yendza-uin,
                        i-yanža-un,
                                                 (C. KAOUI Maroc),
    i-yend;a, ta-
                                                 yendzau-9, (OLIVIER; JA
    yend;a Löffel
                                                 '85, r, 160),
    (nach STUMME
                        \vartheta_{i-\gamma}and_{\bar{z}}a-in_{\bar{z}}, ti-\vartheta_{e-\gamma}and_{\bar{z}}a_{\bar{z}}-\vartheta_{\bar{z}}(JA^{2}85,1,159),
    span. qancho)
                           [\vartheta i-]\gamma end_{z}a-in_{4}, ta-\gamma end_{z}ai-t_{A}, \vartheta a-\gamma end_{z}ai-\vartheta_{A}
                                                (JA'87, 11, 408), 9a-yenžai-
                           i-yendza-in.
                        i - yenža - jen, 9i-
                                                \vartheta_5 (Sarrionandia S. 135;
                           \gamma enža - iin_5
                                                Destaing 1, 179), a-yendzaic
                                                (Basset Zenatia 1, 51)
a-yerda, a-yerða i-yerda-jen, i-yer- a-yerdaj, (C. Kaoui Mar.),
                                              θα-γετδα j-θ (Sarrionandia
                           δa-in
    Ratte
                                                 S. 126; Destaing 1, 179)
i-qždi Baumstamm ti-gzda-įn, ti-zda- ti-gzdaj-t, Zwergpalme (Ваssет
                                                 Rif S. 97), ta-zdaj-t2 w.
                           in_2
                                                 Palme (Basset Zenatia
                                                1, 79; HUYGHE)
                     å-qqå-in
å-qqå Kern
                                           ta-qqai-t (Stumme)
                     i-ziya-in, ti-ziya- ta-ziyai-t, (Basset Zenatia 1,
a-ziua Traube
                                                 21)
ušša, uska Wind- ušša-jen, ušša-jn, ušša je, (Huyghe; Olivier),
   hund
                          uska-jen, uski-â 9-uššaj-9 (Sarrionandia
                          in, uska-uen
                                                S. 126), uskaja (C. KAOUI
                                                Mar.), uskiâj, (Stumme).
```

In andern Fällen, wie a-ddzaj Kinnbacken: i-ddzaj-n (Мотуыльки Dj. Nef.); a-sraj, a-srāj Fell: i-sraj-en (С. Kaoui Mar.), i-srāj-n (Stumme); ta-glaj-t Ei: ti-glaj (С. Kaoui Mar.), ti-gīlâj (Stumme) usw. kann ich keine Singularform auf -a beibringen.

Bei dem eben genannten ti-glui, sowie bei te-zd-ai, das sich neben ti-gzda-in, ti-zda-in findet, ist nicht an einen Abfall des -n zu denken, so wenig wie bei der Endung -ua neben -uan; auch die Plurale (9-îua Rücken:) 9-îuāu und (9-zîua Schüssel:) 9i-zîuāu (Destaing 1, 200) dürfen uns nicht dazu verlocken, obschon ich hinsichtlich deren Erklärung mich nicht sicher fühle und an Überlebsel der

von mir angenommenen Pluralbildung nicht zu denken wage. Te-zd-aj gehört zum Sing. te-zdi-t (Huyghe) und in die Klasse der innern Plurale, die ja durch die Einsetzung eines a in die letzte Silbe gekennzeichnet sind. Gewöhnlich wird zwar dann das -i verdrängt, nicht selten aber auch - wie es scheint, besonders im Silhischen und Rifischen und nur bei Femininen — das a vor dem -i eingeschaltet, so ti-meggi-t Tropfen: ti-meggai; ta-msĕri-t2 Zimmer: ti-msĕrâi; 9ífrī-9 Blatt (s. oben S. 258): 9í-fraj. Gern bei Wörtern arabischer Herkunft; gehen solche in der Grundsprache auf -ī oder -īja aus, so war ja die Einschiebung des -a vor dem -i fast geboten, z. B. 9áhedmī-A Messer (خنمى): Đi-ḥédmai; Đe-šášī-A Hut (شاشية): Đi-šúšai; عندية): Gi-hendaje (so Olivier, neben Gihendi-in; Huyghe hat ti-hendi-aje mit einem überflüssigen -i-). Aber das a von 9i-husai Kürbisse beruht auf dem des arab. Sing. kūsāia, für den ich im Berb. nur ta-hsaj-t nachweisen kann (s. S. 262). Arab. arezzaj Wespe (Lerchundi) stammt wohl von einem gleichlautenden berb. Plur. (zu kab. a-rez, a-rz: a-rz-en), wie (koll. Beaussier) von a-rzazai (zu kab. a-rzaz: a-rzaz-en), welches, im mar. Maš. und Šilh. (Cid Kaoui) singularisiert wurde; dort a-rzazaż (= a-rezzaż u. d. W. ,guêpier'): i-rzazaj-en, hier wa-rzazaj (dieselbe Rolle wie hier spielt u in šilh. [Stumme] ua-rzan Wespe: ua-rzan-en, aber auch i-ua-rzan).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein gewöhnlicher innerer Plural ist a-qerrui Kopf: i-qurraį(e); befremdlich ist nur dass daneben steht a-qerru: i-qurra (auch a-qerro: i-qerra). Aber auch hier ist mir der von Basset (Dial. berb. § 75) angenommene Abfall von -i im Sing. noch nicht sicher; die zweiten Formen scheinen die älteren zu sein; vgl. a-qarnu Kopf: i-qarna (Basset Zenatia 11, 111).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Stumme führt hierneben das entsprechende maghr.-arab. Wort, مصرية nicht an, auch nicht das diesem entstammende span. almacería, noch das romanische Grundwort für ersteres. Doch ist aus seinem Schweigen nicht zu folgern dass er an der angegebenen Herkunft des berb. Wortes gezweifelt habe.

## Zur Strophik des Qurâns.

Von

## R. Gever.

Zweck der folgenden Zeilen ist, auf einige für die Frage nach der Strophik des Qurâns vielleicht nicht ganz unwichtige Beobachtungen aufmerksam zu machen, die ich selbst nicht weiter verfolgen kann, da ich mit anderen Arbeiten zur Zeit überreichlich beschäftigt bin. Während D. H. MÜLLER bei seiner Stropheneinteilung verschiedener Qurânsûren von rein stilistisch-rhetorischen Motiven ausging, gelangte ich zu meinen Beobachtungen während einer wegen zu knapper Zeit leider nur in flüchtiger Weise ermöglichten Untersuchung der Qurânreime gelegentlich des Studiums von Vollers' Volkssprache und Schriftsprache. Die immerhin überraschenden Resultate dieser Untersuchung veröffentliche ich in einer demnächst in den Gött. gel. Anz. erscheinenden Besprechung des Vollersschen Buches; in mancher Hinsicht berührt sich das dort Gesagte mit dem hier Vorgebrachten. Doch will ich an dieser Stelle einige weitere Bemerkungen vorführen, die dort keinen entsprechenden Platz fanden, weil sie über den Rahmen des behandelten Gegenstandes hinausgingen. Auch soll manches dort Berührte hier in klarerer und präziserer Weise wieder aufgenommen und manche Einzelheiten richtiggestellt werden.

Der Qurantext, den W. N. Lees seiner Ausgabe von Zamahšari's Kaššaf beigegeben, weist eine von dem Texte der Flügelschen Edition wesentlich abweichende Verseinteilung auf, wovon noch die Rede sein wird. Der genannte, von mir im folgenden mit Zam, bezeichnete Abdruck vermerkt aber nicht bloß die Sûren-, Juz'- und Versabteilung, wie Fl. (= Flügel) es tut, sondern notiert auch die beim rituellen Vortrage zu beobachtenden Pausalvorschriften und Prostrationen (رُكُوع), erstere mit allerlei, dem erweiterten System des Ibn Taifûr as-Sajâwandî entsprechenden, von Nöldeke, Gesch. d. Q. 352 aufgezählten Zeichen, die Rukû aber mit der Sigle E. Es ist a priori klar, daß diese Prostrationen die stärkeren Abschnitte des Vortrags und also auch des Textinhalts markieren müssen, und tatsächlich ist dies auch, wenigstens in dem Leesschen Abdrucke, fast durchwegs der Fall; wo ein oder das andere Mal eine Abweichung von dieser Regel vorliegt, können wir mit Fug annehmen, daß entweder das Rukû' falsch eingesetzt oder sonst irgendwelche Störung eingetreten ist. Die Richtigkeit unserer Voraussetzung wird ferner auch dadurch bestätigt, daß einerseits kein Absatz zwischen zwei Sûren ohne Rukû' ist und daß andererseits jedes Rukû' mit einem Versende (nach der Einteilung bei Zam.) zusammenfällt.1 Dann ist auffällig, daß das auf ein Rukû' treffende Versende häufig aus dem Reimzusammenhange tritt, so xiii 26, xiv 6, 32, xvi 72, xix 41 (von V. 35 ab auf ûn), xxii 34, xxiv 56, xxviii 28, Lxxxix 30, xc 20, xcm 11, xcvi 19, xcvm 8, cxi 5 (weitere Beispiele in der erwähnten Besprechung in den Gött. gel. Anz.). Endlich trifft nicht selten der Reimwechsel mit einem Rukû' zusammen, wofür zahlreiche Belege in der Anzeige von Vollers' Volkssprache gegeben sind. Ob die Verteilung der Rukû' für alle Quránrezensionen, bezw. für alle islâmischen Riten identisch oder variabel ist, müßte noch untersucht werden. Doch spricht der Umstand, daß Zam. in S. 11 19 hinter قُدِيرٌ eine bei Flügel fehlende Verstrennung zeigt, die zugleich mit Rukû versehen ist, eher für Schwankungen und Differenzen zwischen den einzelnen Rezensionen. Betrachten wir nun jene Sûren die nach D. H. MÜLLER

¹ Dagegen finden sich Juz'-Einschnitte ohne Rukû', wie z. B. vor Juz' 3, 5, 6, 7, 9, 10, 11, 12, 14, 16, 20, 23. Juz' 21 fällt nach der Einteilung bei Zam. mit einem Rukû' (nach S. xxix 43) zusammen, während es nach Fl. hinter V. 44 ohne R. wäre. Andere abweichende 'Ajzâ' bei Zam.: Juz' 20 hinter S. xxvii 56 und Juz' 23 hinter S. xxxvii 20.

strophische Gliederung zeigen, mit Rücksicht auf die bei Zam. vermerkten Rukû<sup>c</sup>, so sind solche Prostrationen vorgeschrieben in S. vn vor V. 57, 63, 71, 83, 92, 98, 106, 124, 127, 138, 146, 151, in S. xI vor V. 27, 38, 52, 64, 72, 75, 85, 99, in S. xv vor V. 16, 26, 45, 61, 80, in S. xix vor V. 16, 42, 52, 67, 86, in S. xxvi vor V. 9, 33, 52, 69, 105, 123, 141, 160, 176, 192, in S. xxxvi vor V. 33, in S. xliv vor V. 29, 43, in S. LI vor V. 24, 31, in S. LIV vor V. 23, 41, in S. LVI vor V. 38, 74, in S. LXIX vor V. 38, in S. LXXV vor V. 31 und in S. LXXVIII vor V. 31; in den weiteren vier von D. H. Müller behandelten Sûren sind nur Anfang und Ende mit Rukû' versehen. Von den 52 hier notierten Rukû' treffen also nur sieben, nämlich jene vor S. vii 98. 124, 127, 151, xix 86, xLiv 29 und LVI 38 auf das Innere Müllerscher Strophen, während 45 mit den von Müller aufgestellten Strophentrennungen zusammenfallen. Die von Müller auf Grund stilistischer und rhetorischer Prämissen vermutete Textteilung stimmt also innerhalb der 13 betreffenden Sûren an 45 von 52 Stellen mit den in der Rezension bei Zam. durch die Prostration bezeichneten Abschnitten überein. Wie es sich mit den nicht auf Strophenabsätze fallenden Rukû' verhält, wird bei der Perlustrierung der einzelnen Sûren zu erörtern sein. Bevor ich aber dazu übergehe, muß ich noch zwei auch für die Strophik des Qurâns wichtige Momente hervorheben, die ich in dem öfter erwähnten Artikel in den Gött. gel. Anz. ausführlich behandle, so daß ich hier nur kurz darauf zu verweisen brauche. Ich habe nämlich dort durch Vergleichung des Flügelschen Textes mit Zam. nachgewiesen, daß die Verseinteilung des Qurâns in den verschiedenen Rezensionen stark variiert; ich meine, daß daraus ein zwingender Schluß auf verhältnismäßig späte Einführung dieser Einteilung gezogen werden darf. Andererseits habe ich dort gezeigt, daß die Verseinteilung wenigstens der beiden verglichenen Rezensionen - aber auch wahrscheinlich aller anderen sich durchaus nicht streng an die reimenden Textglieder hält, sondern allerlei Binnenreime unbeachtet läßt und oft recht komplizierte Reimstrophengebilde - absichtlich oder unabsichtlich - bis zur Unkenntlichkeit verhüllt. Daß die Rukû'absätze häufig mit diesen

268 R. Geyer.

Gebilden zusammenfallen, habe ich ebenfalls an verschiedenen Beispielen anschaulich gemacht. Alle diese verschiedenen Momente müssen daher bei der Untersuchung der poetischen Formen des Qurâns festgehalten werden, und in diesem Sinne will ich nun die von Müller behandelten Sûren besprechen.

S. I zeigt in ihrem kurzen Aufbau in V. 6 eine aus dem Reim tretende Endung. Nimmt man den Reim als Richtschnur, so erhalten wir sechs Zeilen, von denen die letzte V. 6 und 7 zusammenfaßt. Die Sûre zerfällt in zwei gleich viel Zeilen, je drei, enthaltende Hälften, in deren jeder die Reimfolge folgendermaßen aussieht: în, îm, în; die erste Hälfte enthält die Lobpreisung Gottes, die zweite das Gebet um rechte Führung. Die Teilung der sechsten Zeile in zwei Verse geschah vielleicht, um in der Fâtihah die heilige Siebenzahl zur Darstellung zu bringen.

S. vii. Eine regelrechte Stropheneinteilung ist in dieser Sûre, wie schon Müller zeigt, nicht bemerkbar; betrachten wir aber die Verteilung der Rukû', so nehmen wir eine auch inhaltlich mehr oder weniger ausgeprägte Gliederung wahr, die sich folgendermaßen entwickelt: a) V. 1-9 Drohung mit der Rechenschaft beim jüngsten Gericht, b) V. 10-24 Empörung des Iblîs und Sündenfall, c) V. 25-29 Kleiderordnung, d) V. 30-37 Höllenstrafen der Ungläubigen, e) V. 38-45 Unterscheidung von Gerechten und Ungerechten, f) V. 46-51 Späte Reue der Ungläubigen, g) V. 52-56 Gottes Zeichen in der Natur, h) V. 57-62 Noah, i) V. 63-70 Hûd, k) V. 71-82 Şâlih (71-77) und Lot (78-82), 1) V. 83-91 Śu'aib, m) V. 92-97 Schema der Prophetensendungen, n) V. 98-123 Nutzanwendung daraus (98-100); Entsendung Mosis und Bekehrung der Zauberer (101-123), o) V. 124-126 Pharaos Widerstand und Mosis Aufmunterung an sein Volk, p) V. 127-137 Unglauben der Ägypter und Exodus der Israeliten, q) V. 138-145 Moses auf dem Sinai, r) V. 146-150 Das goldene Kalb und Mosis Zorn, s) V. 151-156 Mosis Gesetzgebung, t) V. 157—162 Israel in der Wüste, u) V. 163— 170 Legende von Elath, v) V. 171-180 Gottes Zeichen in der Geschichte, w) V. 181-188 Gottes Strafgericht und Ratschluß, x) V. 189205 Gott die Zuflucht der Gläubigen. Nicht immer scheint das Rukû' am richtigen Platze zu stehen; so dürfte es z. B. von V. 150 auf die Teilung zwischen 152 und 153 zu verschieben sein; auch hinter V. 97 ist die Prostration auffällig und wäre eher hinter V. 100 zu erwarten, wie auch Müller abteilt. Daß in dieser offenbar ziemlich salopp komponierten Sûre Müllers Teilungen nicht immer durch die Rukû setzung bestätigt wird, kann nicht verwundern; umso mehr ist zu beachten, daß in jenen Partien, wo die inhaltliche, durch Responsion gekennzeichnete Gliederung schärfer hervortritt (V. 57-119), Müllers Abschnitte genau mit den Rukû zusammenfallen. Also gerade die Unregelmäßigkeiten dieser Sûre sind ein augenscheinliches Indizium für die Richtigkeit seiner Theorie. Eine genauere Untersuchung der Reimverhältnisse würde übrigens vielleicht noch manche jener Unregelmäßigkeiten beseitigen können; da die Sûre aber durchaus in dem charakterlosen ûn-Klang reimt (die austretenden Reime 139, 143, 146, 157, 186 fallen in der Einteilung bei Zam. weg), so ist eine solche Untersuchung sehr erschwert und würde hier zu weit führen.

S. XI. MÜLLERS Strophen V. 27—98 fallen genau mit den Rukû-abschnitten zusammen, nur fehlt das Rukû- hinter V. 46; die Noahlegende zerfiele somit nur in zwei Abteilungen von 11  $(2 \times 6 - 1)$  und 14  $(2 \times 7)$  Zeilen, zeigt dann also eine auffallende Analogie zu den folgenden Legenden von Hûd, Abraham und Šu'aib (vgl. MÜLLER, Proph. 1 43 u.). Die Legende von Şâliḥ zerfällt, wenn man die Reimgestaltung in Betracht zieht, ebenfalls in zwei Teile, wovon der erste, auf  $\hat{\imath}b$  ( $\hat{\imath}b$ ) reimende, vier Zeilen umfaßt, da V. 66 des ausfallenden Reimes wegen mit V. 67 eine Zeile bildet, der zweite, auf  $\hat{\imath}z$  ( $\hat{\imath}dd$ ) reimende und durch die Responsionsformel  $\hat{\imath}$  eingeleitete, zwei Zeilen (V. 69 und V. 70 + 71) zählt, so daß dieses Stück im ganzen sechs Zeilen lang ist, was zu den übrigen Strophen (als Hälfte?) paßt. Bei Berücksichtigung des Reims verändert sich übrigens auch die Struktur der Abrahamstrophe wesentlich. Sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die verschiedenen Dentale reimen (assonieren) im Qurân aufeinander; Beispiele in der Vollers-Anzeige.

270 R. Geyer.

zerfällt dann durch Teilung von V. 84 hinter مُنْضُود in zwei gleich (sieben Zeilen) lange Abschnitte, die, nebenbei gesagt, durch End-فَلَمَّا جَاء (V. 77] und فَلَمَّا ذَهُت . . . الرَّوْعُ وَجَاءٌتُهُ البُشْرَى (V. 77] responsion [V. 84]) verbunden sind; den Reim bilden die Elemente îd und îb in allerlei Verschränkungen, während in der ebenso gebauten Šu'aibstrophe in jeder Hälfte sich noch je zwei auf în ausgehende Elemente verranken. Auch der von D. H. Müller nicht behandelte Rest der Sûre, Nutzanwendungen aus der Moseslegende enthaltend, zerfällt durch den Rukû'vermerk hinter V. 111 in zwei gleich lange, وَلَقَدْ أَتَيْنَا مُوسَى = [٧. 99] وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِأَيَاتِنَا) -durch Anfangs وَ إِنَّا لَمُوفَّوهُمْ نَصِيبَهُمْ غَيْرُ مَنْقُوصٍ ) und Endresponsion [V. 112] الكِتَابَ [V. 111] = وَمَا رَبُّكَا بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمُلُونَ [V. 123] verbundene Strophen von je 14 Zeilen (unter Hinzurechnung der bei Zam. vermerkten neuen Versendigungen: مُخْتَلِفِينَ in V. 99, مُخْتَلِفِينَ in V. 120 und in V. 122). Die erste der beiden Strophen beginnt mit einer nicht reimenden Zeile (مُبين) und zeigt dann zwei Folgen von je fünf Zeilen, deren erste vier in jeder Folge auf ûd ausgehen, während je die fünfte (V. 103 und 108) aus dem Reim tritt, wobei aber beide untereinander assonieren (îb=îq); den Schluß der Strophe bildet ein Abgesang von drei Zeilen, deren beide erste wieder auf ûd reimen, während die dritte und Schlußzeile ganz aus dem Reim tritt (مُنْقوص). Die zweite Strophe ist viel einfacher gebaut; sie beginnt ebenfalls mit einer nicht reimenden Zeile (مُريب), der ein Distichon auf ir(u) folgt. Die übrigen elf Zeilen gehen aber auf den Allerweltsreim ûn aus.

S. xv. Die Rukû' fallen auch in dieser Sûre stets auf Müllersche Strophenteilungen, jedoch so, daß dadurch eine andere als die von Müller vorgeschlagene Gruppentrennung entsteht. Die erste Rukû'abteilung deckt sich mit Müllers Gruppe 1, wogegen Gruppe 2 nur bis V. 25 reichen und Gruppe 3 schon mit V. 26 beginnen würde. In dieser Verteilung würden Gruppe 2 und 3 durch die Anfangsworte مُونَّعُ مُعُنَّنَا فِي السَّمَاءُ بُرُوجًا (V. 16) einerseits und وَلَقَدُ خُلَقْنَا الْإِنْسَانَ (V. 26) andererseits respondieren. Auch inhaltlich ist diese Gruppierung gerechtfertigt, da in Gruppe 1 die Disposition

der ganzen Sûre gegeben ist, in Gr. 2 Gottes Fürsorge in seiner Schöpfung, in Gr. 3 der Engelssturz des Iblis erzählt wird. Müllers Verbindungsstrophe (V. 45-50) ist durch die Rukû teilung bei Zam. nicht abgegrenzt, sondern gehört dort einer bis V. 60 reichenden Gruppe an, die, mit der Erwähnung der Paradiesesfreuden beginnend, Abrahams Heimsuchung durch die Engel erzählt. Die nächste Rukû'strophe (V. 61-79) berichtet von dem Strafgerichte über die Sodomiten, während die letzte (V. 80-99) nach kurzer Erinnerung an die Affaire mit Hijr die Nutzanwendung zieht und zur Gottesfurcht und Gläubigkeit ermahnt. Die Zeilenzahlen der einzelnen Rukû'strophen bilden folgende Reihe: 15 + 10 + 19 + 16 + 19 + 20. Aus einer flüchtigen Betrachtung der im ûn-Klange verlaufenden Reime ließ sich nichts Auffälliges erschließen. Der Aufbau der Strophen wäre nach der Rukû verteilung ziemlich unregelmäßig, doch möchte ich unter Erwägung des Umstandes, daß hier die aus anderen Sûren bekannten Strafgerichtsberichte wesentlich abgekürzt und rein exemplifikativ zugespitzt vorliegen, die Möglichkeit des Verlustes größerer oder kleinerer Stücke betonen. In V. 78 und 79, die Müller (Proph. 1 48) eliminieren möchte, könnte das Fragment eines längeren Berichtes übrig geblieben sein. Die Müllerschen Gruppenunterteilungen werden durch das Vergleichungsergebnis weiter nicht berührt. Namentlich ist die Einbeziehung der Verbindungsstrophe V. 45-50, die ganz so aussieht, als ob sie ursprünglich nicht in den Zusammenhang der Sûre gehört hätte, in den folgenden Rukû'abschnitt wohl gerade aus ihrem Interpolationsursprunge erklärlich. Da der sinngemäße Einschnitt zwischen V. 44 und 51 einmal feststand, so konnte das Einschiebsel sowohl zum vorangehenden, wie zum nachfolgenden Abschnitte gezogen werden. Man zog das letztere vor, da der Inhalt des interpolierten Stückes als Einleitung zu der Erwähnung des "Freundes Allâhs" zur Not paßte, während es mit der im früheren Abschnitte abschließenden Nennung der Hölle keine rechte Berührung bot.

S. XIX. Auch hier wird MÜLLERS Teilungsvorschlag durch die Rukû'setzung im wesentlichen bestätigt. Die Betrachtung der Reim-Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXII. Bd.

272 R. Geyer.

verhältnisse gestaltet aber die einzelnen Strophen noch viel regelmäßiger als Müller selbst, sich an die Versteilung der Flügelschen Textausgabe haltend, annahm. Eliminieren wir nämlich den aus dem Reim tretenden V. 31 durch Zusammenziehung mit V. 4 (wodurch eine dem V. 5 an Länge nahekommende Zeile entsteht) und beachten wir den bei Zam. als besonderer Absatz erscheinenden Binnenreim in V. 14, wodurch, nebenbei gesagt, die Responsion mit V. 33 noch kräftiger hervorgehoben ist, so zerfällt die Hauptgruppe der Täuferepisode (V. 1-15) in drei gleich lange, je fünf Zeilen umfassende Strophen, wobei ich annehme, daß das Ende des (übrigens bei Zam. mit V. 8 zusammengezogenen) V. 7 in يُغْيَى (etwa in der m. E. nicht unmöglichen Aussprache (نَحِيُّه) auf سُميًّا etc. reimt; sollte aber diese Annahme nicht stichhältig sein, so ist die Zeilenfolge 5 + 4 + 5 noch immer symmetrisch. In der Marienepisode verteilen sich infolge der durch den Mangel des Reims begründeten, auch bei Zam. vorgenommenen Vereinigung von V. 26 mit 27 die Zeilen auf die einzelnen Strophen im Verhältnis von 6+5+7. Bei einer genaueren Vergleichung je der dritten Strophe der beiden Hauptgruppen fällt übrigens auf, daß die Anrede Yahyas in V. 13 keinen rechten Zusammenhang mit dem Vorangehenden hat, und daß die Analogie von V. 30 hier eine Frage des Volkes an Zakariyyâ erwarten ließe. Wenn somit angenommen werden könnte, daß vor V. 13 eine Zeile ausgefallen ist, so hätten wir folgende Stichenverteilung auf die beiden Hauptgruppen: Yaḥyâ 5 + 4 + 6, 'Îsâ 6 + 5 + 7, wobei die Strophik durch vielfach verkettete Responsionsglieder unangreifbar gesichert bleibt. Die Zusatzstrophe V. 35-41 ist durch die Rukû'setzung der Marienepisode ebenso angegliedert wie bei D. H. MULLER. Der Vorgang ist hier der gleiche wie mit dem Einschiebsel V. 45-50 in S. xI. Die Abrahamstrophe (V. 42-51) Müllers ist durch zwei Rukû'vermerke abgegrenzt, während ein solcher hinter V.58 fehlt und da-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In dem öfter herangezogenen Aufsatze in den Gött. gel. Anz. nahm ich noch an, daß شَيْتُ durch Erweichung des b als mitreimend betrachtet werden könne; doch hat mich genauere Überlegung von der Unwahrscheinlichkeit eines solchen Vorganges überzeugt.

gegen die beiden von Müller als zusammengehörig behandelten Strophen V. 52-58 und V. 59-66 durch ein Rukû von einander getrennt sind. Daß hier die Unsicherheit trotz Müllers vorsichtiger Betonung der obwaltenden Schwierigkeiten (Proph. 1 29) nicht bei ihm, sondern bei jenen Faktoren zu suchen ist, die bei der Rukûeinteilung maßgebend waren, geht aus dem auffälligen Mangel eines Rukû' nach V. 75, wo sowohl die inhaltliche Scheidung als auch der Reimwechsel eines erwarten ließen, hervor. Auch für den durch den neuen Reim hervortretenden Endabschnitt der Sûre bleibt Müllers Gliederung trotz des hinter V. 85 übel genug angebrachten Rukû' im wesentlichen aufrecht, wie eine Untersuchung der Reimverhältnisse bezeugt. Nehmen wir nämlich Rücksicht auf die, durch die Versteilung bei Zam. an das Ende neuer Verse gerückten Binnenreime in V. 91 und 93 und أعَبْدًا in V. 94, so haben wir drei Strophen, von denen die erste (V. 76-83) acht, die zweite (V. 84-90) sieben, die dritte (V. 91-95) acht Zeilen zählt, während die Verse 96-98 eine besondere Coda zu der großen Symphonie darstellen und die Verheißung des ewigen Glückes für die Gottesfürchtigen und die ewige Strafe für die Ungläubigen in feierlicher Weise zusammenfassen. Das zwischen V. 85 und 86 eingesetzte Rukû' kann, wie gesagt, an dieser Gliederung nichts ändern, weil es einerseits inhaltlich eine eklatante Störung darstellt und weil andererseits die Verse 84-87 auch durch die Reimverschlingung 'izzâ - diddâ - 'azzâ - 'addâ als enge zusammengehörig gekennzeichnet sind, wobei als charakteristisch für das in dem Bau der ganzen Sûre dokumentierte Formgefühl darauf verwiesen werden mag, daß der sonst nur an dieser Stelle (V. 84 und 86) vorkommende Reimauslaut -zzā im letzten Verse der Coda noch einmal auftaucht. Ob die Verteilung der Rukû<sup>c</sup> in dieser Sûre auch in anderen Qurânrezensionen wiederkehrt, müßte eine Vergleichung lehren, die anzustellen ich augenblicklich nicht in der Lage bin; aber auch die Übereinstimmung aller Riten könnte das eklatante Déplacement der beiden letzten Prostrationsvermerke nicht annehm-

vgl. Vollers, Volksspr. S. 97 ff. فَعُلِل mit وَعُمِّل vgl. Vollers, Volksspr. S. 97 ff.

274 R. Geyer.

barer machen; beide sind offenbar zu weit nach hinten gerückt und gehören vermutlich hinter V. 58, bezw. hinter V. 75. Eine Vergleichung zwischen der von Müller vorgeschlagenen (Proph. 1 33) und der aus den obigen Ausführungen resultierenden Strophengliederung der Sûre ergibt folgendes Bild: I. Abschn. (V. 1-15): Geburt Johannis 5+4+5(6) (M. 6+5+4); II. Abschn. (V. 16-34): Geburt Jesu 6+5+7 (M. 6+6+7); Zusatz (V. 35-41): Polemik gegen das Christentum 7 (M. 7); III. Abschn. a) (V. 42-58): Versch. Propheten 10 + 7 = 17 und b) (V. 59-75): Prophetenlose Zeit, Auferstehung 8+9 = 17 (M. 10+7+8+9); IV. Abschn. (V. 76-95): Polemik gegen Andersgläubige 8 + 7 + 8 und Coda (V. 96-98): Lohn des Glaubens, Strafe des Unglaubens 3 (M. 8 + 7 + 8). Sie zeigt augenscheinlich, wie überraschend die Ergebnisse der beiden so verschiedenen Beobachtungsmethoden übereinstimmen.

S. xxvi. Die Rukû'vermerke fallen in dieser Sûre ausnahmslos auf Müllersche Strophenzwischenräume, und zwar mit einer einzigen Ausnahme (nach V. 32) auf solche, die Müller durch Teilungsstriche hervorhebt. Daß ein derartig markierter Abschnitt mit der Rukû'verteilung auch zwischen den von Müller nicht auf diese Weise geschiedenen Versen 32 und 33 anzusetzen sein dürfte, scheint mir durch die Einführung der ägyptischen Medizinmänner im nächsten Abschnitte begründet. Die Rolle der Acht in der Zeilenzahl der Moseslegende ist auffällig und schon von Müller hervorgehoben. Beseitigt man den Unreim des V. 591 durch Vereinigung mit V. 60, so erhält man statt der neunzeiligen eine regelrechte achtzeilige Strophe; es bleibt dann nur die Unregelmäßigkeit der siebenzeiligen Strophe V. 33-39, die aber durch Ausfall einer Zeile erklärbar ist, da man zwischen V. 38 und 39 eine Erwähnung der im letzteren Verse sprechenden Personen vermißt. Die Abrahamlegende zeigt nach Müllers Abteilung unregelmäßige Strophen; ich würde trotz

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daß das gleiche Versende in V. 16 mitgezählt werden muß, hat nichts Auffälliges, da am Strophenausgang nicht selten Unreim auftritt.

seiner Ausführungen (Proph. 141) die Trennung der zweiten und dritten Strophe hinter V. 86 vornehmen, wo ein anderes Thema beginnt, und den V. 96 zur vierten Strophe nehmen, zu der er inhaltlich besser gehört; so erhalten wir vier gleich lange Strophen zu je neun Zeilen, welche Zahl auch in den Strophen der nächsten Legenden von Noah und Hûd wiederkehrt. Die Geschichte von Sâlih zählt bei Berücksichtigung des Binnenreims يُغْسِدُونَ in V. 152 zwei gleich lange Strophen zu je zehn Zeilen, während die Legenden von Lot und Šu'aib zur regelmäßigen Achtzeiligkeit in je zwei Strophen zurückkehren, die dann im Schlußteil der Sûre das Feld behauptet. Ich möchte nämlich für die Zusammenziehung der bei Müller miteinander abwechselnden Fünf- und Dreizeiler eintreten mit Rücksicht auf V. 197, der des Unreims halber mit V. 198 zusammenzuziehen sein wird, wogegen V. 194 hinter dem Binnenreim نتكون in zwei Verse zerfällt. Allerdings könnte ein neuer Fünfzeiler mit V. 195 enden und der Dreizeiler mit V. 196 beginnen; inhaltlich wäre dies möglich. Der bei Müller fünfzeilige Schlußabsatz wird durch die im Unreim begründete Zusammenziehung von V. 227 und 228 zu einem Vierzeiler (8/2); auch Zam. teilt so ab. Der Teilstrich, den Müller hinter V. 223 einsetzt, scheint mir inhaltlich nicht begründet, da die Erwähnung der Sayatin in V. 221 unmittelbar zu der Polemik gegen die von ihnen inspirierten Dichter in V. 224 ff. hinüberleitet; tatsächlich ist denn auch an dieser Stelle keine Prostration vorgeschrieben. Unsere Betrachtung zeigt somit diese Sûre unter eklatanter Bestätigung von Müllers Einteilung in einer noch weit regelmäßigeren und bis auf die unbedeutende Abweichung in der vierten Strophe vollkommen abgerundeten Form, wie aus folgender Zusammenstellung ersichtlich werden möge:

```
III. Moses und die Zauberer 4. Strophe (V. 33— 39) 7 (8—1) Zeilen 5. " ("40—47) 8 "
1. Halbstr. ("48—51) 4 "
                         Rukû'!
                             6. Strophe ( , 52— 60)
7. , ( , 61— 68)
IV. Exodus
                         Rukû'!
                              \begin{cases} 8. & n & (n & 69-77) & 9 & n \\ 9. & n & (n & 78-86) & 9 & n \\ 10. & n & (n & 87-95) & 9 & n \\ 11. & n & (n & 96-104) & 9 & n \end{cases}
V. Abraham
                          Rukû'!
                              VI. Noah
                          Rukû'!
                               VII. Hûd
                           Rukû'!
                              { 16. , (, 141-150) 
17. , (, 151-159)
  VIII. Şâlih
                           Rukû'!
                               { 18. " ( " 160—167) 
 19. " ( " 168—175)
  IX. Lot
                           Rukû'!
                               X. Šu'aib
                           Rukû'!
  XI. Nutzanwendung \begin{cases} 22. & n & (, 192-199) \\ 23. & n & (, 200-207) \\ 24. & n & (, 208-215) \\ 25. & n & (, 216-223) \\ 2. & Halbstr. (, 224-228) \end{cases}
                            Rukû'!
```

Daß ein literarisches Gebilde von solcher Ebenmäßigkeit der Form nicht zufällig entstanden sein kann, liegt doch wohl auf der Hand.

S. xxvIII. In dieser von Müller ohne Textvorführung nur kurz analysierten Sûre verteilen sich die Rukû' nach Zam. auf die Zwischenräume hinter V. 12, 20, 28, 42, 50, 60, 75 und 82. Eine genauere Untersuchung unterlasse ich, möchte aber hier in aller Kürze auf den dritten Abschnitt (Mosis Abenteuer in Midian) verweisen, dessen acht Zeilen folgende Reimverschränkung zeigen: erster und letzter Vers îl, zweiter bis fünfter Vers ûn, îr, în, sechster und siebenter Vers în. Müllers Absätze stimmen ungefähr mit den Rukû-vermerken überein.

S. xxxvi. Die durch die Responsion gesicherte Müllersche Gliederung berührt sich mit der Rukû'einteilung nur insofern, als tatsächlich das zweite Rukû' der Sûre auf den Zwischenraum zwischen Strophe 1 und 2 fällt; auch hier habe ich einer näheren Untersuchung des Aufbaues nicht vorgreifen wollen.

S. XLIV. Hier fällt das erste der bei Zam. vermerkten Rukû' mitten in Müllers Strophe 4, während das zweite sinngemäß zwischen Strophe 5 und 6 zu stehen kommt. Die Position des ersten Rukû' ist aber kaum haltbar, weil dadurch die Legende von Pharaos Bestrafung in ganz unverständlicher Weise entzweigeschnitten wird. Hier wird erst eine Vergleichung der verschiedenen Rezensionen Aufklärung bringen können.

S. II. Wenn wir von den neun (eigentlich acht) im Reim abweichenden Versen der Eingangsbeschwörung, über die in den Gött. gel. Anz. gesprochen ist, absehen, so zerfällt die Sûre zunächst in eine Straf- und Lohnverkündigung von 14 Zeilen (V. 10—23), dann in einen Legendenteil von zusammen 23 (V. 24—46) und einen Nutzanwendungsteil von 14 Zeilen (V. 47—60). Im Legendenteil sind 14 Zeilen der Geburt Isaks und dem Strafgerichte über Sodom gewidmet; es sind die, welche Müller in seinen "Propheten" behandelt. Die übrigen neun Zeilen enthalten Fragmente der anderen bekannten Strafgerichtslegenden, bei denen natürlich fraglich bleibt, inwieweit

278 R. Geyer.

die Verkürzung ursprünglich oder auf nachträgliche Verstümmelung zurückzuführen ist. In den anderen Teilen ist die rhythmische Rolle der Siebenzahl unverkennbar. Die drei eingetragenen Rukû fallen hinter V. 23, 30 und 46 und bestätigen Müllers Abteilung.

S. LIV. MÜLLERS Abteilungsprinzip wird auch hier durch die Rukû'setzung bestätigt. Im übrigen scheint die Sûre in ziemlich verstümmeltem Zustande erhalten zu sein (vgl. *Proph.* 1 54 o.).

S. Lvi. Das Rukû binter V. 37 ist scheinbar ohne rechten Sinn und für den Vortrag geradezu störend angebracht; es kann aber auch andeuten, daß hier im Text etwas nicht recht in Ordnung sei. Tatsächlich stehen im vorangehenden Absatze die damit offensichtliche Responsion bildenden Verse 13 und 14 in einem ganz anderen Zusammenhange. Der Sinn dieser Verse ist nach der Tafsîrliteratur, daß zu den Vordersten im Paradiese viele von den Frommen vor Muhammads Auftreten und nur wenige nachher, die ältesten und treuesten Mitglieder seiner Gemeinde, gehören; sie geben also Antwort auf die Frage, wer wohl die سَابِقُونَ sind. Einen ähnlichen Sinn und Bezug müssen nun die V. 38 und 39 haben; die Vermutung, daß sie ursprünglich auch eine analoge Stellung eingenommen haben, liegt nahe genug. Danach gehörten sie also zwischen V. 26 und 27 als Antwort auf die Frage: مَا أَصْحَابُ اليَمِينِ. Daß eine derartige Bemerkung bei den "Genossen zur Linken", den Sündern, nicht zu erwarten ist, liegt in der Natur der Sache; ihrer gab es vor und nach der Berufung Muhammads unzählige. Aber die Antwort auf die bezügliche Frage liegt in den Worten des V. 49: إِنَّ ٱلْأَوِّلِينَ auch hier finden wir wörtliche Responsion mit den soeben وَالأَجْرِينَ besprochenen Stellen, was Müllers Theoric einen neuen Halt gibt, wenn ich auch in Einzelheiten zu einer anderen Teilung gelange. Vor allem aber ist von Wichtigkeit, daß Zam. V. 22 hinter عين und V. 40 hinter dem ersten الشَّمَال teilt, wogegen bei ihm V. 46 und 47 zusammen einen Vers bilden. Besonders hervorzuheben ist die Teilung von V. 40, weil sie per analogiam zu gleicher Teilung der Verse 8, 9, 10 und 26 führt, zu der auch die Reimverhältnisse dieser Stichen berechtigen. Beachten wir ferner, daß das letztere auch für die

Verse 3 und 32 gilt, so erhalten wir für die Textverse 1-56 eine Reihe von 63 Zeilen, für deren Zusammenfassung in strophische Gebilde noch folgendes zu bemerken ist. V. 1-7 bilden eine achtzeilige Eingangsstrophe, deren vier erste Stichen einen einheitlichen, in den beiden Mittelzeilen nur assonierenden Reim zeigen, während die zweite Hälfte drei assonierende und zum Schluß eine nichtreimende Zeile umfaßt. Dann folgt eine sechszeilige, aus identischen Reimpaaren bestehende Übergangsstrophe (V. 8-10), in welcher die drei Kategorien armer Seelen am Tage des jüngsten Gerichts aufgezählt werden (in V. 10 ist wohl das fragende 🐱 ausgefallen und zu ergänzen). Jede dieser drei Gruppen wird sodann in einer sechzehnzeiligen Strophe bezüglich des ihrer harrenden Loses behandelt. Jede Strophe beginnt mit der Wiederholung der in der Übergangsstrophe gestellten Frage. Nur die erste Strophe (V.11-25), welche die dort an dritter Stelle genannte Gruppe der "Vordersten" behandelt, schließt sachgemäß bloß mit einem überleitenden Demonstrativsatz daran an. Die zweite Strophe (V. 26, 38, 39, 27-37) bespricht die "Genossen der Rechten", die dritte (V. 40-55) die "Genossen der Linken'; jede dieser drei Hauptstrophen zählt unter Berücksichtigung der oben berührten Momente 16 Zeilen. Zum Schluß steht ganz isoliert V. 56, der ein Résumé der Gerichtstagsschilderung gibt und nach meiner Meinung sich nicht bloß auf die dritte Gruppe, sondern auf das Ganze bezieht. Die isolierten Rahmenverse, die MÜLLER für die zweite und die dritte Hauptabteilung der Sûre konstatiert, finden also auch hier im ersten Teile ein Pendant. Durch diese Strophenteilung gelangt aber auch das bei Müller in die Mitte der zweiten Strophe fallende Rukû nach V. 37 an das Ende derselben und bestätigt somit bei Korrektur einer nebensächlichen Unebenheit die Richtigkeit seiner Ansätze im ganzen. Was MÜLLER (Proph. 1 24 f.) zur Begründung seines Vorschlages, die V. 24 und 25 hinter V. 39 zu versetzen, vorbringt, wird durch die Isolierung von V. 56 gegenstandslos; Strophe 2 erhält vielmehr durch V. 37 mit den Worten لِأَضْحَابِ اليَمِين einen befriedigenden natürlichen Abschluß. Die Beziehung zur Rekapitulation in der Schlußstrophe

280 R. Geyer.

V. 89, 90 wird damit nur in einem kleinen Detail gestört, behält aber im übrigen ihre volle Kraft. Müllers Gliederung der zweiten Hauptgruppe ist durch die respondierenden Bestandteile derart gesichert, daß ein Zweifel nicht aufkommen kann. Bezüglich der dritten Hauptabteilung ist vor allem bemerkenswert, daß durch die Setzung des Rukû' hinter V. 73 die Isolierung dieses Verses gesichert ist. Die sachlich begründete Zusammenziehung der Verse 91 und 92 (Doppelreim am Versende kommt im Qurân unzählige Male vor) bei Zam. würde scheinbar die von Müller konstatierte Progression der Zeilenzahl in den Strophen dieses Teils stören. Wenn man aber V. 95 zur letzten Strophe zieht, was durch den Sinn sehr wohl ermöglicht wird, indem ein derartiger Abschluß, der die Rekapitulation nochmals bekräftigt, die Strophe auch inhaltlich abrundet, so ist nicht nur die Progression wiederhergestellt, sondern auch die Identität der Rahmenverse 73 und 96 durch die Isolierung des letzteren noch schärfer hervorgehoben. Auch hier tritt also, trotz scheinbarer Verschiebung der Müllerschen Voraussetzungen im einzelnen, eine eklatante Bestätigung seiner grundsätzlichen Aufstellungen auf rein formalem Wege zutage.

S. LXIX. Das in der S. LVI waltende Prinzip der Stropheneinrahmung durch isolierte Verse ist hier in veränderter Form wiederzufinden, indem der durch den Reim von der Schlußabteilung der Sûre sich abhebende Hauptteil (V. 4—29) durch zwei je dreizeilige, im Reim sowohl vom Haupt- wie vom Schlußteil, als auch untereinander verschiedene, je in der Zeilenlänge wachsende Rahmengesätze (V. 1—3 und V. 30—32) eingefaßt ist. Der so bezeichnete Hauptteil zerfällt seinerseits in zwei Unterabteilungen, deren Gliederung und eigentümliche Reimverhältnisse bei Müller (Proph. 11 24 ff.) ersichtlich sind. Wenn Müller zwischen V. 12 und 13 einen Trennungsstrich setzt, so halte ich diese Scheidung für zu scharf; auch der nach V. 32 gesetzte Strich ist m. E. nicht am Platze, weil er die zusammenhängende Rede des richtenden Engels entzweischneidet. Er muß vielmehr hinter V. 37 verschoben werden und trifft dort mit dem bei Zam. vermerkten Rukū' zusammen. Die Strophe V. 33—37

gehört somit noch zum Hauptteile und bildet eine Art Coda dazu, deren Reim sich in dem folgenden dreigliedrigen Abgesange fortsetzt. Zieht man V. 44 wegen des ausfallenden Reims zu V. 45, so haben wir im Abgesange die von Müller in so vielen Fällen konstatierte symmetrische Strophenfolge zu 5 + 4 + 5 Zeilen.

S. LXXV. Die durch den Reimwechsel so deutlich bestätigte Müllersche Gliederung wird auch durch das Rukû' hinter V. 30 bekräftigt. Die Sûre zerfällt dadurch in einen Hauptteil und einen zweistrophigen Abgesang. Unter Berücksichtigung der Binnenreime gestaltet sich die Zeilenverteilung noch regelmäßiger als bei Müller. V. 16 fällt nämlich mit seinem Ende scheinbar aus dem Reimzusammenhang, besteht aber tatsächlich aus zwei untereinander reimenden Hälften, die hinter dem ersten zu teilen sind. Dadurch wird die dritte Strophe siebenzeilig wie die zweite. Die fünfte Strophe hat unter Berücksichtigung des Binnenreims wie in V. 29 sechs Zeilen. Die Strophen gliedern sich somit nach der Zeilenzahl in der Folge 6+7+7+6+6 im Auf- und 5+5 im Abgesang. Jede Strophe hat ihren besonderen Reim; nur die dritte hat eine kompliziertere Reimkonfiguration (a+a, b+b, c+c+c) und die beiden Strophen des Abgesangs reimen gleich.

S. LXXVIII. Auch diese Strophe wird durch ein Rukû' hinter V. 30 in Auf- und Abgesang geteilt. Während ersterer Gottes Zeichen in der Natur bespricht und mit dem Strafgerichte des jüngsten Tages droht, setzt dieser mit der Schilderung der Paradiesesfreuden ein und wiederholt die Mahnung an das Weltgericht. Jeder der beiden Teile zerfällt wieder in zwei (ungleiche) Hälften; der erste hinter V. 16, der zweite hinter V. 36. Die Zeilenzählung ergibt 5+6+5; 4+6+4 für den Auf- und 6+4 (V. 40 reimt nicht und bildet mit V. 41 eine Zeile; so auch bei Zam.) für den Abgesang. Beachtenswert sind die Reimverhältnisse. Die erste Strophe (V. 1—5) reimt auf ûn, der Rest der ersten Hälfte des Hauptteils auf âdâ mit verschiedenen assonierenden Abweichungen, die aber so angebracht sind, daß immer wieder rhythmische Ordnung erkennbar wird. So reimen in der zweiten Strophe (V. 6—11) je die beiden ersten und die beiden

282 R. Geyer.

letzten Verse untereinander rein, während der dritte näher an die letzten  $(\hat{a}j\hat{a}:\hat{a}s\hat{a})$ , der vierte näher an die ersten Verse  $(\hat{a}t\hat{a}:\hat{a}d\hat{a})$ assoniert. In der dritten Strophe (V. 12-16) assoniert âdâ mit âtâ im ersten und vierten Verse, der zweite und dritte reimen mit âjâ und der fünfte endet mit einer von beiden Gruppen gleich weit entfernten Assonanz. In der ganzen übrigen Sûre herrscht der Reim âbâ, ebenfalls mit rhythmisch geordneten Assonanzen durchsetzt, die sich einerseits als Anklänge an  $\hat{a}d\hat{a}$ , andererseits als solche an  $\hat{a}q\hat{a}$ qualifizieren. Hervorgehoben zu werden verdient, daß die Abweichungen vom Hauptreim âbâ durchwegs an den Anfang oder an das Ende der Strophen (Halbstrophe im Abgesang) postiert sind. Die vierte Strophe (V. 17-20) beginnt im ersten Vers mit âtâ, dem der zweite mit  $\hat{a}j\hat{a}$  (Assonanz an  $\hat{a}q\hat{a}^{1}$ ) folgt; der dritte und vierte Vers haben  $\hat{a}b\hat{a}$ ; die fünfte Strophe (V. 21—26) zeigt  $\hat{a}d\hat{a}$ ,  $\hat{a}b\hat{a}$ ,  $\hat{a}b\hat{a}$ ,  $\hat{a}b\hat{a}$ , âqâ, âqâ, die sechste (V. 27-30) durchwegs âbâ, die siebente (V. 31-36, Beginn des Abgesangs) âzâ (Assonanz an âqâ1), âbâ, âbâ, âqâ,  $\hat{a}b\hat{a}$ ,  $\hat{a}b\hat{a}$ , die achte (V. 37-41) durchwegs  $\hat{a}b\hat{a}$ . Beachten wir, daß âfâ in V. 16 näher an âbâ anklingt, so ergibt sich für die Sûre folgendes Reim- und Strophenschema, wobei der Exponent z die Assonanz zur Basis im allgemeinen, der Exponent e die Annäherung der Basis an die Basis e bezeichnet: 2

<sup>1</sup> Ich sehe in diesem Zusammentreffen eine Art vorgreifender Annäherung in der Aussprache des z an die in der späteren Sprache durchgeführte Palatalisierung zu ż, wozu man das von Vollers über die qurânische Aussprache des z Gesagte vergleiche (Volksspr. 10 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Konkordanz der Reimtypen und der Reimsilben:

 $a = \hat{u}n, \hat{\imath}m$ 

 $b = \hat{a}d\hat{a}$ 

 $b^x = \hat{a}t\hat{a}$ 

 $c^e = \hat{a}s\hat{a}, \hat{a}s\hat{a}$ 

d = aba

 $d^x = \hat{a}f\hat{a}$ 

e = aqa

 $e^x = \hat{a}j\hat{a}, az\hat{a}.$ 

| 1. Strophe | ( V. 1 | а                |
|------------|--------|------------------|
|            | " 2    | a                |
|            | , 3    | a                |
|            | " 4    | a                |
|            | , 5    | a                |
|            |        |                  |
| 2. Strophe | , 6    | b                |
|            | " 7    | $\boldsymbol{b}$ |
|            | , 8    | $e^x$            |
|            | " 9    | $b^{x}$          |
|            | " 10   | $c^{e}$          |
|            | l "11  | $c^{e}$          |
| 3. Strophe | , 12   | b                |
|            | 1.0    | $e^x$            |
|            | ) " 14 | e <sup>x</sup>   |
|            | 7 7 5  | $b^x$            |
|            | 1.0    | $d^x$            |
|            | , 16   | a~               |
| 4. Strophe | , 17   | b                |
|            | , 18   | $e^x$            |
|            | , 19   | d                |
|            | , 20   | d                |
|            |        | 7                |
| 5. Strophe | , 21   | b                |
|            | , 22   | d                |
|            | , 23   | d                |
|            | , 24   | d                |
|            | , 25   | e                |
|            | , 26   | e                |
| 6. Strophe | , 27   | d                |
|            | , 28   | d                |
|            | , 29   | d                |
|            | , 30   | d                |
| Rulei      | "      |                  |

ದ ದ

Rukû<sup>c</sup>!

$$\textbf{Abgesang} \left\{ \begin{array}{c} \text{V. 31} & e^{x} \\ \text{, 32} & d \\ \text{n 33} & d \end{array} \right\} \text{ Halbstrophe} \\ \left\{ \begin{array}{c} \text{7. Strophe} \\ \text{n 34} & e \\ \text{n 35} & d \\ \text{n 36} & d \end{array} \right\} \text{ Halbstrophe} \\ \left\{ \begin{array}{c} \text{n 37} & d \\ \text{n 38} & d \\ \text{n 39} & d \\ \text{n 40+41} & d \end{array} \right. \end{array}$$

S. LXXX. Auch hier ist die Bestätigung der Müllerschen Strophengliederung durch den Reim offensichtlich. Nachzutragen wäre, daß V. 15 nach dem Binnenreim سَفَرَة abzuteilen ist, wie das denn auch bei Zam. der Fall ist. Dadurch wird das Strophenschema für den ersten Teil in 4 + 6 + 6 verbessert. V. 18 mit dem Unreim نُطُفَة schließen zu lassen, geht nicht an; er dürfte bis مُخْلَقُهُ in V. 19 reichen, wodurch Identitätsreim mit V. 17 hergestellt wird. Bei der fünften (neunzeiligen) Strophe (V. 24-32) ist bemerkenswert, daß je der dritte Vers aus dem strengen Reimschema heraustritt. Interessant dعامِهِ ist auch die Einrahmung dieser Strophe durch die Versenden und لأَنْعُامِكُم, die nach Analogie von S. xlvii als aufeinander reimend angesehen werden können. Das Gesetz, nach dem die verschiedenen Pronominalsuffixe einander hiebei vertreten, wäre noch zu unter-Ob wir dagegen V. 33 als besondere Zeile anerkennen suchen. dürfen, scheint mir angesichts seiner Reimlosigkeit zweifelhaft; ziehen wir ihn zu V. 34, so ist das Strophenschema des zweiten Teils: 8 + 9 + 9 (d. i. verglichen mit dem des ersten Teils:  $2 \times 8 + \frac{1}{2} \times 6 + \frac{1}{2} \times 6$  $^{1}/_{2} \times 6$ ).

S. LXXXII. Die durch Reimgestaltung und Inhalt gesicherte Gliederung Müllers würde durch die Teilung von V. 12 hinter dem Binnenreim يَعْمَلُونَ an Rundung noch gewinnen; die Sûre zerfiele dann in zwei Teile, deren erster eine Strophe zu fünf Zeilen umfaßt, während der andere aus zwei gleich langen Strophen zu je

sieben Zeilen bestünde. Daß der letzte Vers aus dem Reimgefüge tritt, hat nach dem oben (S. 266 Mitte) Gesagten nichts Auffälliges.

Die Gliederung der Sûren zu und zu ist klar und bedarf keiner weiteren Bestätigung.

Ich unterlasse absichtlich eine Zusammenfassung der im vorstehenden gemachten Beobachtungen, weil viele Einzelheiten noch weiterer Untersuchung durch Heranziehung hier nicht berücksichtigter Qurânrezensionen und möglicher ritueller Abweichungen bedürfen und weil auch, wie schon gesagt, meine Beleuchtung der betr. Reimverhältnisse durchaus nicht überall als abschließend gelten will. Das Eine aber muß hervorgehoben werden, daß nach dieser Untersuchung nur zwei von den sieben oben (S. 267) aufgezählten, mit Müllers Teilungsvorschlägen in Widerspruch stehenden Rukû', nämlich die in der schwierigen Sûre vii hinter V. 123 und 126 gesetzten, standgehalten haben und daher geeignet sind, jene Vorschläge endgiltig zu widerlegen. In allen übrigen Fällen, also in 50 von 52 behält Müller Recht.

Aus dem Vorgebrachten scheint mir jedenfalls hervorzugehen, daß das genauere Studium der quranischen Dichtungsformen noch allerlei nicht unwichtige Tatsachen aufzudecken vermöchte. Vor allem aber glaube ich gezeigt zu haben, wie richtig die Voraussetzungen sind, von denen die Müllerschen Ansätze ausgingen. Ich selbst bin dessen Beobachtungen lange Zeit hindurch wenn nicht gerade skeptisch, so doch indifferent gegenüber gestanden. Umso schlagender mußte mich die Übereinstimmung zufällig gefundener und Müller selbst unbekannt gebliebener Tatsachen mit den von ihm vorgebrachten Beispielen strophischer Gliederung im Qurântexte von der Richtigkeit seiner Anschauungen überzeugen. Daß sich in Zukunft an der Hand des bisher Nachgewiesenen weit über Müllers eigene Erwartungen hinaus eine ganze Reihe von strophenartigen Gebilden wird aufzeigen lassen, scheint mir heute ziemlich sicher; freilich werden ebenso sicher nicht alle solchen Formen die Merkmale der Concatenation und Responsion aufweisen, von denen Müller ausgegangen ist. Aber dies hat er selbst schon bei einzelnen der von

ihm behandelten Texte ausdrücklich hervorgehoben. Andererseits scheint mir aus meinen Darlegungen wenigstens soviel unwiderleglich hervorzugehen, daß die gesamte Qurânwissenschaft auf einem sehr unsicheren Boden zu operieren gezwungen ist, so lange ein Haupterfordernis ihres Apparates fehlt: eine wirklich wissenschaftliche, allen Anforderungen der Kritik entsprechende, mit allem historischen, philologischen, religionswissenschaftlichen und liturgischen Rüstzeug vergleichend und diskursiv ausgestattete europäische Qurânausgabe. Ohne diese müssen alle Einzelforschungen im Qurân vorläufig unzusammenhängendes Stückwerk bleiben; als solches sehe ich auch meine vorstehenden Ausführungen an und veröffentliche sie nur, um zur weiteren Untersuchung im Sinne von D. H. Müllers Vorgang anzuregen und um die Unbrauchbarkeit der bisherigen Textausgaben zu demonstrieren.

# Teachings of Vedanta according to Ramanuja.

By

#### V. A. Sukhtankar.

(Fortsetzung)

Now we have seen that the Upanisads teach us that the entire world is the body of Brahman, who is its Soul. According to what has been just said, this means that the world and all things in it, whether physical or psychical, can exist only as ,modes' of B. It is only as ,body' of B. that the world derives its reality (vastutva). Hence all words denoting the things in this world must at the same time signify B., in so far as it has these things for its ,body' or ,modes' (x. 217). ,For instance words like "cow", "horse" "man" etc., though they denote shapes only, imply the bodies in which these shapes inhere and to whom they are therefore related as "modes"; but these bodies imply the individual souls whose "modes" they are; and at last these souls imply B., because they exist only as its "modes". In this way it will be seen that all words in the end express

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This illustration shows that according to R. there is strictly speaking only one ,Substance' viz. B. Individual souls are ,modes' of B. and matter is mode of individual souls, just as class-characteristics, qualities (colour, taste etc.) etc. are ,modes' of matter. In what sense matter or material bodies are ,modes' of souls will be seen below.

This doctrine of one Substance having everything in the world for its ,modes' sounds like that of Spinoza; but it should be remembered that the ,modes' here are not related to the Substance in an analytical and logical way, as Spinoza thinks, but possess a real existence of their own, though entirely controlled by and dependent on the ,Substance'.

Brahman,¹ and therefore can in their primary sense be used as predicates of B.¹ (p. xi. 537, Ved. Samg. p. 30). In other words we are justified in saying that anything whatsoever is B. It is in this sense that the expression ,all this is B.¹ (Ch. Up. iii. 14. 1, Br. Up. ii. 4.6 etc.) is to be understood. ,All this¹ viz. the world is B., in so far as it is the ,body¹ or ,mode¹ of B. The world is one with B., not because it is B. in itself (svarūpeṇa), but because B. is the Soul² and the world the Body (Ved. Samg. p. 33). As explained above the unity between the world and B. is like the unity between a quality and the thing it qualifies. The world is B. because it can exist only as ,mode¹ of B., i. e. apart from B. it can have no existence. To affirm this kind of unity is the purpose of the texts which deny the existence of plurality (Bṛ. Up. ii. 4. 6, iv. 4. 19 etc.). They do not, on the other hand, deny that plurality which is brought about in B. by its own resolve ,may I be many¹ (Ch. Up. vi. 2. 3) (p. ix. 371 f.).

The same reasoning is to be applied in order to understand the meaning of the celebrated Upaniṣad formula ,tat tvam asi' (thou art that). In this sentence both ,thou' and ,that' signify B.; ,that' signifies B. as the cause of the entire world, and ,thou' signifies B. in so far as it controls from within and hence has ,thou', i. e. this particular individual soul, for its body (x. 204, xi. 479, Ved. Samg. 32, Gītā xiii. 2) , ,Thou" apparently denotes an individual soul, but a soul being the "body" of B. is only its "mode" and therefore incapable of existing and acting apart from it, and so it denotes B. as well'. (Ved. Samg. p. 35). Thus while the soul is a ,mode' of B., and while, as explained above, a ,mode' can stand in sāmānādhikaranya (i. e. in the relation of predicate to subject) with the substance to which it belongs, an individual soul can stand in sāmānādhikaranya with B.;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For this reason, R. says, the science of etymology is completed only after knowing Vedānta (Ved. Sang. p. 38).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Tait. Up. 11.6. ,Having created all this, he entered it; and having entered it, he became "Sat" and "tyat". It is through entering i. e. by being the soul, that B. becomes the world.

Compare Br. Up. 1. 5. 21 as an illustration of this way of thinking. See the note below.

in other words we can predicate B. of an individual soul and say thou (i. e. a particular soul) art B. (x. 266 i. Ved. Samg. p. 110).

The sentence ,thou art that' teaches, it is argued by the absolute non-dualists, that the individual soul is B. and nothing but B. There can be no difference between the two; or else their being placed in sāmānādhikaranya would have no meaning. When two words are placed in this relation, they are meant to convey the sense of unity; and in order to grasp this unity we must ignore the special characteristics of the two. Thus when it is said ,This is that Devadatta', in order that we may understand the unity between the subject and the predicate, we must altogether ignore ,this-ness' and ,that-ness' from the two respectively, so that the idea conveyed by the sentence is Devadatta, and Devadatta alone. If we do not give up ,this-ness' and ,that-ness' the subject and the predicate would be different and thus there would arise contradiction between the two, and the sentence would be meaningless. Similarly in the sentence ,thou art that' the distinctions of ,thou' and ,that' are to be ignored; they are false distinctions, products of nescience; the truth that the sentence teaches us, is that there is nothing but pure B., B. without any distinctions (Ved. Sang. 43).

Against such a view R. answers, that the very fact that the individual soul and B. are placed in sāmānādhikaranya (i. e. as subject and predicate), presupposes some difference between the two; that if the special distinctions conveyed by the words are to be ignored, and if the object be merely to convey the idea of a purely undistinguished thing, no reason is left for employing several words; only one word could do it. Thus the raison d'être for sāmānādhikaranya vanishes (pp. xi. 415, x. 205, Ved. Samg. p. 44). But if sāmānādhikaranya is expressed, there must be some purpose in employing the different words, and hence their special meanings must not be ignored. Of course as the words stand in sāmānādhikaranya they must refer to one and the same thing; i. e. a unity must underlie the differences expressed by the words. Hence the words in a sāmānādhikaranya express different ,modes' of one and the same

substance (x. 205, xr. 411). If the distinctions conveyed by the different words were incapable of being combined in the same thing, we could comprehend no unity between them, so that they cannot be used in sāmānādhikaranya. Thus we cannot say a jar is a cloth', because the class-characteristics of a jar and those of a cloth exclude each other. But we can say ,the lotus is blue'; because the classcharacteristics of a lotus can inhere in the same substance along with the quality of ,blueness' (p. xi. 414). Hence what sāmānādhikaranya requires is that the terms should express ,modes' of the same substance (x. 258, Ved. Samg. p. 44). But if there be no difference of , modes', there can be no sāmānādhikaranya (x1. 415, x. 205). Hence the sentence ,thou are that' must express and expresses ,modes' of B. (x. 210). Thus the sentence instead of denoting the absolutely nondifferentiated unity of B., on the contrary teaches that B. has distinct characteristics (x. 203 f.). Such an explanation of the sentence, R. says, can alone be in agreement with the teachings of the whole section (Ch. Up. vi. 1-8). Here it is taught that B. (called Sat) having formed a resolve of , becoming many', created light, light created water, and water created food. Then it is explained that everything in the world, including the constituents of man, are made out of these three elements. Then in vi. 8 it is told that ,food' has its source in ,water', ,water' in ,light', and ,light' in ,Sat', i. e. in B. The whole teaching is then summarised in the sentence ,all creatures have their source in Sat, their home in Sat, their support in Sat'. Then comes the conclusion, all this (i. e. the world) has this (i. e. Sat, or B.) for its soul; that is real; that is the Soul; thou art that, oh Svetaketu'. R. says, that the great truth which this section wants to teach is, that ,the world has B. for its soul' (p. x. 211) and that of this truth, thou art that is only a special case, an illustration 1 (p. x. 217, p. 349 Ved. Sang. p. 32).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This way of mentioning that the soul of the world is also the soul of the individual souls is common in the Upanişads. Compare e.g. the Antaryāmin-brāhmana, where the soul and controller of the earth etc. is everytime said to be thy soul and controller (also cf. Ch. Up. 111. 4. Br. Up. 111. 4 & 5, Kau. Up. 111. 9 etc.). In this connexion R. points out that in the expression ,thy soul', ,my soul', the words ,thy' and

It is in this way that B. is the cause of the sustenance of the world. B. sustains the world because it is the Soul of the world and apart from it, the world cannot exist. ,To be dependent on and be controlled by the Supreme Person is the eternal and essential nature of everything (Sū. 11. 4. 14. p. 602). But the world will not remain for ever in its present state, nor has it been so from eternity. In common with all the schools of Indian Philosophy, R. believes in repeated creations 1 and dissolutions of the world. The stream of creation is without beginning' (p. 384). At the end of each ,Kalpa' (i. e. a world-period) the world is dissolved, the grosser substances dissolve themselves into subtler ones, till at last ultra-subtle matter, called ,darkness' (tamas<sup>2</sup>) is alone left. This so-called ,darkness' too is related to B. as its ,body', but is so extremely subtle that it does not deserve to have a separate designation (p. 197) and is as it were non-existing (asatkalpa) (p. 202). When the world is in this state, B. is said to be, as in Ch. Up. vi. 2. 1, One only, without a second' (p. 190). But even in this state of non-separation, the souls together with matter, both reduced to extremely subtle condition, exist as body of B. (p. 366) ,The "darkness" does not get altogether lost in B., but becomes one with it (ekībhavati) and is no more distinguished by "names and forms" (p. 191, cf. also Br. Up. 1. 4. 7). But only when the world is distinguished by ,names and forms' has it the attribute of existence, and when this distinction vanishes the world has the attribute of non-existence<sup>3</sup> (i. e. the world can be said not to exist) (p. 358).

<sup>,</sup>my' denote the individual soul and therefore ,thy soul' and ,my soul' i. e. the soul of the individual soul is B. — a distinction, which, if one bears in mind, will save one to a great extent from misunderstanding the spirit of the Upanisads.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This belief does not seem to be known to the Brähmanas or to the earlier Upanisads. Rig Veda vi. 48. 22 seems expressly to deny it; though x. 190. 3. implies it. It is mentioned also in Ath. Veda x. 8. 39 & 40. And several passages in Svet. Up. show that at its time this belief was commonly accepted.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In the Subālā Up. Cf. also *RigVeda* x. 129. 3 Svet. Up. Iv. 18 Manu I. 5. According to another passage in the Sub. Up. this state is also called ,death' (p. 199).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> As remarked on p. 6, existence and non-existence are to be considered only as attributes of a permanent substance.

Thus B., which is "one only, without a second", in so far as it has for its body only extremely subtle matter and souls, which have become one with it and do not deserve a separate designation, forms a resolve to become many and transforms itself into the world in a gross state, distinguished by names and forms' (p. 201). 'In all conditions B. has souls and matter for its "body". When they are in a subtle condition, B. is "cause", and when they are in a gross condition the same B. is effect and called the world' (p. 366). 'Thus the effect, viz. the world, is non-different from the cause, viz. B.' (p. 349). 'When there is no distinction of "names and forms", B. is "one" and "cause"; and when there is, it is many and effect' (p. 190). 'When B. is in causal state, the world is in the state of dissolution¹ (Natura naturans), when B. is in effected state, the world is in the state of creation (Natura naturata)' (Ved. Sang. p. 115).

It is in this sense that we have to understand that B. is both the material and the efficient cause of the world. Not only matter and souls are body of B., and hence incapable of existing independently of it, but before creation they exist in so subtle a condition that they may be said to be non-existing. Then at creation B. who is ,one without a second', transforms itself into this wonderful world of matter and souls (p. 202).

In the  $S\bar{u}tras$  this relation of B. to world is compared to that of threads to cloth (n. 1. 19) and to that of wind to the five  $pr\bar{a}$ - $nas^2$  (n. 1. 20). Further to show that B. transforms itself into the world without using any instruments, the creation is compared to the turning of milk into curd ( $S\bar{u}$ . n. 1. 24). To the objection, that B. being without parts (niravaya) and without instruments, we cannot conceive how it could create the world, R. answers that the scriptures tell us that B. possesses all wonderful powers and therefore it is not impossible for it to do so ( $S\bar{u}$ . n. 1. 27 & 31).

But though B. has thus a causal state and an effected state, ,we have not to understand that B. undergoes changes like clay or

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In this state the world exists only potentially (śaktimātrā-'vaśeṣam) p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See below p. 317.

gold', i. e., the world is not made of B., just as pots are made of clay or ornaments are made of gold (p. 300). In its causal state B. has for its body the world in an extremely subtle condition; but when the time of creation comes, B. transforms it into the world in a gross state, when matter undergoes various essential changes and the souls too undergo a kind of change; 1 but B. remains always the same, all changes being precluded from its nature. But all the same B. assumes a different state, because while it had first the world in its subtle state for its ,body', now it has the world in its gross state for its body. Thus the change, which consists merely in the assumption of a state different from the causal one, is common to B. and souls and matter' (p. 530 & 531). And we have seen that a cause in a different state is its effect. Hence B. can pass from its causal state into an effected state without at the same time undergoing any changes in itself (Gītā 212). ,The Supreme Soul is in an effected state  $(k\bar{a}ryatva)$  in that sense only that it controls and hence is the soul of matter and souls in their gross state; but just for this reason, viz. that He is their controller and soul, He is not touched by the weakness (apuruṣārtha) of the souls and the transmutations of matter. In possession of unlimited knowledge and bliss etc. he for ever abides in His uniform nature, engaged in the sport of making the world go round' (p. 203). ,Because the imperfections adhering to the body do not touch the soul and the qualities of the soul do not extend to the body. For instance in the case of embodied beings (celestial beings, men etc.), childhood, youth, old age belong to the body and not to the soul, and knowledge, pleasure etc. belong to the soul and not to the body' (p. 283). Just as in a particoloured cloth made of a mass of white, black and red threads, whiteness etc. is seen only in those parts where those particular threads are; and hence in the effected state (i. e. in the cloth) there is no intermingling (of the natures of threads), just as there was none in the causal state (i. e. in the mass of threads); similarly though the world is

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See below p. 301.

made of the aggregation of souls, matter, and the Lord, still in its effected state there is no intermingling of their respective characteristics, viz. being a sufferer (souls), being the object of suffering (matter), being the controller (Lord). But there is this difference: the threads are capable of existing separately and therefore they have causal and effected states only when they are incidentally brought together by the will of some person. But individual souls and matter are in all their conditions the "body" of the Supreme Person and possess reality only as His "modes"; therefore the Supreme Person Himself is both cause and effect; all words always denote Him alone. But as far as differences of nature and the absence of their intermingling is concerned, there is similarity (Gītā, pp. 211—212).

Thus by understanding the chief teaching of the Upaniṣads, that B. is the soul of the entire world, to mean that the world has existence only as ,mode' of B., R. can say that there exists B. alone, and at the same time say that the world of plurality exists as well; he can say that the world and the individual souls are B., and at the same time affirm that the world and souls are different from it; further he can say that B. is both the material and the efficient cause of the world, and accepting the text of the Satkāryavāda say that the cause viz. B. is now different from the effect, viz. the world, and at the same time assert that B. is eternally in possession of unlimited knowledge, bliss etc., while suffering and transmutations are the lot of the souls and matter. In this way he can accept and harmonize the whole mass of seemingly contradicting Upaniṣad-texts without calling the greater part of them ,aparā vidyā' (lower knowledge) (p. 366, Ved. Samg. pp. 131—34).

The next principle Upanisad-text that comes in consideration in ascertaining the nature of B. is Tait. Up. 11. ,Existence, knowledge, infinite is B.' ,This text describes that nature of B., which

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hence R.'s system is known by the name of Višiş!ādvaita, i. e. modified monism.

distinguishes it from everything else. Here the term "existence" expresses that B. has unconditioned existence, and so distinguishes it from matter and souls still implicated in matter; because as both undergo changes of states called by different names, they have no unconditioned existence. The term "knowledge" expresses the eternally non-contracted and uniform knowledge of B.; and so distinguishes it from the souls that have attained final release, because their knowledge was at one time contracted. Lastly the term "infinite" expresses that B. is not limited by time, space or other things, and as B. possesses qualities, the infinity belongs to its qualities as well as to its essential nature (svarūpa). This distinguishes B. from the souls called "nityas" (eternals), because their essential nature as well as their qualities are limited" (p. x. 365).

The chief thing to be noted in connexion with this text is that according to R. , Existence etc.' are attributes of B. and do not form its essence; in other words B. has existence etc. and not, as the non-dualists would say, B. is existence etc. ,It cannot be said that B. is "mere existence" (sanmātra), because existence is one element (aṃśa) of B., and this existence is besides "distinguished" (saviśesa)" (p. 353). ,We say "a jar exists, a cloth exists" and thus we know that existence is a predicate of substances, and therefore it cannot itself be a substance or a cause' (p. 354). ,The same thing holds good of "knowledge" as of "existence"; "knowledge or consciousness" (anubhūti, jñāna, avagati, saņvid) is an attribute of a knowing subject and related to an object' (p. viii. 641, p. 440). We cannot possibly conceive of "knowledge" that is without a substrate (i. e. subject) or without an object' (1x. 48). ,Just as when there is no person to cut and nothing to be cut, the act of cutting cannot take place, so in the absence of connexion with "I" or "ego" no knowledge

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. does not refer to these *nityas*, again. It seems from the commentary that they mean souls who were never implicated in the state of transmigration  $(sams\bar{a}ra)$ , and consequently they had neither to undergo any changes nor was their knowledge ever contracted. But being only individual souls they are both in size and powers limited (i. e. they are minute [anu] and do not possess powers of shaping the world etc.)

can exist 1 (ix. 52). ,A knowing subject has "knowledge" for his essential nature and knowledge can inhere only in a knowing subject. Therefore the Upanisad texts, like the one in question, which declare that "B. is knowledge", only mean that knowledge is the essential nature of B. and not that "pure knowledge" is the only reality' (p. 1x. 314, x. 304). Besides the Upanisads say in several places that B. is a knower: see Mu. Up. 1. 1. 9, Svet. Up. vi. 8. 11, Br. Up. 11. 4. 14, and all the places where, as in the accounts of creation, it is said ,B. thought' (p. 1x. 314). Here it should be noted that ,the "knowledge" of B. is immediate, i. e. not dependent on the organs of sense, because omniscience is its nature. It has direct intuition (sākṣātkāra) of colour etc. and not a visual perception of colour. Cf. Svet. Up. III. 19 (p. XIII. 87 and 122). Further the knowledge of B. is always of the agreeable kind and therefore is of the nature of bliss. Hence in the case of B. knowledge and bliss mean one and the same thing. For this reason B. is also called "bliss" (Tait. Up. m. 6, Br. Up. m. 9. 28), which means, not that B. is bliss, but that it has bliss for its essential nature' (p. 1x. 370).

Then when it is said that B. is infinite, i. e. not limited by time, space or other things,<sup>2</sup> we have not to understand, as the commentary remarks (p. x. 402), that B. is spaceless and timeless and that nothing besides it exists, but it means that it is omnipresent and eternal, and that nothing exists independent of it. ,For Upaniṣads teach that B. is all-pervading, cf. Śvet. Up. 111. 9, Mu. Up. 11. 11. 6 etc. (p. 707). And when B. is said to be of minute size (e. g. Ch. Up. 111. 14. 3) or when it is said to reside in the heart of man (e. g. Br. Up. 1v. 4. 22) or when it is said to be of the size of a thumb 3 (e. g. Ka. Up. 1v. 12, vi. 17), it is intended only to enjoin meditation on B. in this form (pp. xii. 580, xiii. 568, xiii. 637).

Everywhere in Śruti and Smṛti B. is taught to possess twofold attributes (ubhayalinga) viz. 1) total absence of any evils and 2) being

<sup>1</sup> Hence as B. has knowledge, it is not without the sense of ,I' (p. 1x. 209).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See last page.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Because man's heart is said to be of the size of a thumb (p. xIII. 638).

endowed with all the auspicious qualities (p. 672). Only these two classes of attributes together can express the distinctive nature of B. Because the individual souls too possess the (auspicious) qualities of bliss etc.; but in their case these qualities are capable of being joined to evils, but B. is by its very nature opposed to all evils. Hence the possession of the auspicious qualities by B. must be thought of as characterised by the absence of all evils (p. 783 f.). The text which R. chiefly refers to as illustrating at once both these classes of B.'s qualities is Ch. Up. viii. 1. 5 , This Soul (i. e. B.) is free from evil, free from old age, free from death, free from grief, free from hunger, free from thirst, whose wishes are realised, whose purposes are realised'. ,Here the first part of the text denies of B. qualities that are evil, and the last two terms assert those that are auspicious. Similarly in other places only those qualities are denied of B. which are evil. Cf. Br. Up. m. 8. 8, Mu. 1. 1. 6, etc. (p. x 303). ,The qualities are evil because they belong to the world formed of the individual souls and matter (p. 784, cf. p. 1x 314), i. e. they belong either to matter or to souls that are implicated in matter. Compare for instance Br. Up. 111. 8. 8 , The wise call it (i. e. B.) the Imperishable (akṣara). It is not large, not small, not short, not long, not red, not oily, not shadowy, not dark, not made of air, not of sky, not sticky, without taste, without smell, without eye, without ear, without speech, without mind, without light, without breath, without pleasure, without mouth, without measure, without inside, without outside; it eats nothing'. After denying thus of B. qualities which matter gives rise to (prākṛta),1 the text continues ,By the control of this Imperishable, sun and moon are held apart (i. e. follow their respective courses), by its control the earth and sky are held apart, by its control minutes, hours, days, nights, half-months, months, seasons, years are held apart, by its control the rivers flow from the snowy mountains to the east, to the west and in other directions'. Thus ,the texts which say that B. is without (certain) qualities (nirquna) deny

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 1x 314.

of it only the undesirable qualities, and the texts which assert that B. possesses (certain) qualities (saguna) attribute to it only the auspicious qualities. Hence there is no contradiction between the two kinds of texts and there is not the least reason to assume that the subject of one of them is unreal' (ix 317 f.). In this sense we have to understand another celebrated text from the Upanisads: ,neti, neti' (not so, not so) (Br. Up. III. 9. 26; IV. 2. 4, 4. 22, 5. 15). ,The "so" in "not so" refers to the attributes of the world, known without the help of the Scriptures (i. e. in ordinary ways), and therefore not so" expresses that the nature of B. is not like that of the world. This interpretation is confirmed by the words which immediately follow; for they deny only such attributes of B. as belong to the world' (p. 803 f.). Similarly ,not so, not so' which occurs again in another connection in Br. Up. 11. 3. 6, the ,so' refers to the two forms of B. described in that chapter and ,not so' denies that B. is limited to them alone. This interpretation is confirmed by what follows: ,It is "not so" because there is nothing greater than it. Its name is "Reality of realities", the individual souls are realities, but it is their Reality.' Thus ,not so' does not deny all attributes of B. The chapter expressly teaches several attributes of B., which could not otherwise be learnt, and if thereupon the ,not so, not so' were to deny them all, it will be ,like the talking of a mad man' (Sũ. m. 2. 21, p. 682 f.).

,The only way to attain to deathlessness (amptatva) is the knowledge¹ of the Supreme Person¹ (p. 156). But as B. cannot be known by any ordinary means of knowledge, only the Scriptures can reveal it to us¹ (p. x 431). But the Scriptures again and again insist on declaring the glorious qualities of B. and thus show that they lay special stress on them. And the Scriptures, which are thousand times more loving than one's own parents, are not, like a cheat, capable of teaching, with particular insistence, qualities — not otherwise to be known — which have no real existence and hence are to be disregarded, and thus still more perplex men, who are already wearied

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For what R. understands here by ,knowledge' see below.

by the cycle of transmigration and are anxious for release' (p. 803). For these reasons B. is to be apprehended as possessing infinite number of auspicious qualities and hence it must be considered to be characterised in two ways (i. e. as free from all evils and endowed with all blessings)' (Sū. III. 2. 25, p. 686). Nor is this possession by B. of infinite auspicious qualities — knowledge, bliss etc. — to be regarded as adventicious; it is essential and hence eternal' (p. 353). The qualities of the infinite B. are also infinite, and therefore neither speech nor mind can grasp their extent (Tait. Up. II. 4). Hence those who believe that they know the limits of B., do not know B. (Ke. Up. II. 3), because B. is without limits' (p. IX 367).

I shall conclude this section by quoting the brief description of B., which R. gives in the beginning of the fourth Pāda of the first chapter: — ,B. is the object of that knowledge, which alone leads to the highest good, viz. the final release; it is the cause of the origination etc. of the world; it is different in nature from matter and from souls, whether bound or released, totally opposed to all evils, all-knowing, all-powerful, capable of achieving all its purposes, possessing every kind of auspicious quality, the inward Soul of all, possessing unrivalled glory' (p. 71).

### 2. Brahman as the Soul of the individual souls.

,Some Upaniṣad-texts declare that the souls are different from B. and others declare that the two are non-different. In order that both these classes of texts may be true in their primary (literal) sense, the individual soul must be admitted to be a part (am\$6a) of B.' (p. 571); cf. Gītā xv. 7, Ch. Up. III. 12. 6. But by ,part' we have not here to understand a part cut off from the whole (khanda). Because B. is indivisible and secondly B. being different in nature from the individual soul, the latter cannot be a part of the former in this sense. The individual soul is a part of B. in the sense in

<sup>1</sup> i. e. through Māyā or Upādhis.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> vide supra p. 296 f.

which the brightness of a luminous body is a part of that body; or in the sense in which the generic characteristics of cow or horse are parts of a cow or a horse; or whiteness or blackness are parts of white or black things, or in the sense in which a body is a part of a celestial being, man or other embodied beings. For a part means any portion of a thing (ekavastvekadeśa), and hence a distinguishing attribute is a part of a thing distinguished by it. Hence in a distinguished thing we can discriminate between the distinguishing part and the distinguished part. Therefore although the distinguishing attribute and the thing distinguished are related to each other as part and whole, they are essentially different from each other. In the same way although individual soul and B. are related to each other as a distinguishing attribute and the thing distinguished and hence as part and whole, they can still be essentially different. ... Hence all mention (in the Upanisads) of difference between B. and soul refers to the essential difference between B. as the object distinguished and the soul as a distinguishing attribute. But the mention of unity between the two is equally valid, because a distinguishing attribute cannot exist apart from, and is bound to the thing distinguished (Sū. II. 3. 45, p. 574 sq.). Thus we see that by saying that individual soul is a part of B., R. means exactly the same thing as when he says that B. is the Soul and the individual soul the Body. The latter is only a ,mode' of the former.

As B. is the Soul of individual souls, B. exists together with them in the different bodies. But this connexion with a body brings suffering to the individual soul, because he is subject to karman and must suffer what it brings to his lot; but B. being subject to nothing, the same connexion not only leaves it free from any evils, but on the contrary adds to its glory by manifesting its controlling and governing power. Cf. Mu. Up. III. 1. 1 (end of Sū. III. 2. 12 and beginning of III. 2. 13, p. 674).

"In the state of dissolution of the world the individual souls abide as "body" of B. in an extremely subtle condition, devoid of "name and form" and thus incapable of being designated as some-

thing different from B.' (p. 384). Then at the time of creation, the souls undergo a change which consists in the expansion of their power of knowledge, so as to make them fit to suffer the fruits of their past karman' (p. 531). In this sense, the souls are an effect of B.' (p. 142). Thus the souls have an effected state (kāryatva), inasmuch as they undergo a change of state; but this change consists only in the expansion of their power of knowledge. There is no change in their essential nature' (p. 530). Changes as that of clay into a pot are denied in the case of souls' (p. xi 586). Then they are joined to different bodies, celestial, human etc. in accordance with their karman. Thus the inequalities in the world being due to the karman of the souls, B. is not exposed to the charge of cruelty' (p. 383). In these bodies, all the activities of the souls — from thinking to winking of an eye — are subject to their karman' (p. xi 360).

But this karman is not to be considered as something independent of B., so that it could, as the Sāmkhyas says, act of itself on matter' and so modify it that its products might correspond to the deserts of the individual souls (p. 399). On the contrary the nature of karman is to be understood as follows: — Our good and evil karman pleases or displeases the Supreme Person, and their fruits, viz. future pleasure or pain, depend on the favour or disfavour of the Lord' (p. 400). It is only He — all-knowing, all-powerful, supremely generous — who being pleased with our sacrifices, charities, offerings etc., as well as with our worship, has the power to reward us with enjoyment here or in the other world, as well as with final release. karman on the other hand, which is unconscious and transitory, is incapable of producing its fruit at a future time' (p.710). The Lord having prescribed that certain works are proper and others improper, supplies all the individual souls with bodies,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. rejects the existence of apūrva or adrs!a — the supposed invisible product of an act which possesses the power to produce in due time the proper fruit of the act — by calling it mere fancy (parikalpana) unauthorised by scriptures (aśruta) p. 712 and p. 5.

sense-organs etc., needed to perform their works, and with power to employ them; reveals to them Scriptures teaching the rules of proper conduct; and Himself enters within them as their inward Soul and abides there to control and to nassent" (p. 401).

Thus ,the individual souls depend entirely on B. for their activity' (p. 563). The power which the souls exercise over their sense-organs is dependent on the will of B. (p. 602). ,B. is the intestinal fire that digests the eaten food' (p. xii 246, Gītā xv. 14). ,Brahman is the power with which all breathing creatures breath their breath' (p. 792). It is the source of all joy on the part of the individual souls' (p. xi 586). Husband, wife, son etc. are dear to us, not because of our will nor of their will, but because of the will of B.42 ,The activities of the objects of senses, of the senses themselves, of mind, of intellect, of the soul and of the body are all dependent on the will of B. (p. 75 sq.). , Memory and perception, as well as their loss, are worked by B. (Gītā xv. 15). It is by the will of the Supreme Person that an individual soul is either in the state of bondage or of release. He hides 3 the true, essentially blessed nature of the soul who has committed sins in his beginningless chain of karman' (p. 657). It is He, who as the Inner Soul, brings about even the spiritual worship (by means of which an individual soul can attain release). Thus B. is not only the object to be attained by worship, but is also the means of performing the worship itself (p. 78).

But this immanence of B. in the souls is not to be so construed as to leave no room for freedom of action on their part. ,The souls resting in B., and furnished by it with bodies and sense-organs as well as with powers to use them, apply themselves of their own accord and in accordance with their own wishes, to works either good or evil' (p. 402). ,No action indeed is possible without

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For the meaning of ,assent' see next page.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This is the interpretation which R. puts on Br. Up. iv. 5. 6 (p. 159 sq.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The hiding of the soul's true nature takes place by its connexion with a body in the ,creation-state' of the world, and with subtle matter in its ,dissolution-state' (p. 657).

the assent (anumati) of the Inner Soul; but in all actions there is the volitional effort (prayatna) made by the individual soul; and the Supreme Soul, by giving His assent to it, carrys out the action.1 For this reason the scriptural injunctions and prohibitions with regard to conduct are not devoid of meaning (Sū. 11. 3. 41, p. 563, Ved. Sang. p. 140). ,And also for the same reason the Lord cannot be charged with arbitrariness for rewarding those who obey His commands and punishing those who transgress them. Nor can He be accused of being merciless. Because mercy shown to persons who are given to transgressing the right rules of conduct, does no good; on the contrary it produces weakness (apumstva). To chastise them is in this case the right thing. For otherwise to punish one's enemies would be a blamable act. By chastising the transgressors and by not tolerating the infinite and unbearable sins gathered during the endless ages, God Himself helps to increase happiness to the highest degree' (p. 402.)

Just as individual souls are not without freedom to please or displease the Supreme Person by their acts, so He too in His dealings with them is not entirely bound by their karman. He can show special favour or disfavour to them. ,When one is fully earnest in his resolve to please God, God of His own accord engenders in his mind love for virtuous actions, such as are means to attain to Him; on the other hand, when one obstinately insists on displeasing God by his acts; in order to punish him God engenders in him love for actions that degrade him and oppose his attainment of Him' (p. 564, Ved. Sang. p. 141 & 142). Cf. Kau. Up. III. 9, Gītā x. 10—11 & xvi. 19. When an individual soul attains to perfect realisation of B., it gives highest pleasure to B., who, as we shall see in another chapter, destroyes all the effects of his entire karman; and frees him completely from the round of transmigration (p. 930 sq.).

I shall conclude this section also by quoting a passage (p.572) in which R. expresses the relation of soul to God: — ,The soul is

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The individual soul only wills the action, but the power that carrys it out is B.'s.

created by B., is controlled by it, is its body, is subservient to it, is supported by it, is reduced to the ,subtle' condition by it (viz. in the ,dissolution-state' of the world), is a worshipper of it, and depends on its grace for its welfare'.

## 3. Brahman as the Soul of the material world.

Matter or *Prakṛti* is thus characterised (p. 112): — ,Matter is the substance out of which the whole world is made, which is the means for the experience of pleasure and pain and for the final release of the individual souls who are implicated in it from eternity, and which is without consciousness.

Some passages in the Upanisads teach that the world is the same as B., whereas there are others which teach that it is different from B. In order that both these teachings may be equally true, three explanations are suggested of the nature of the relation between the world and B. Firstly, the difference between B. and the world is like the difference between a snake coiled up and the same snake lying at length, i. e. the difference lies only in the position or form saṃsthāna (Sū. 111. 2. 26, p. 688). Secondly, the relation between the world and B. is like that between light and a luminous body; i. e. the oneness between the two is only in so far as the classcharacteristics are concerned (Sū. III. 2. 27). Both these explanations R. rejects as unsatisfactory, declaring himself in favour of the third, according to which the material world is related to B. in the same way as the individual souls are, viz. as part to whole, in the sense that the world is a distinguishing attribute (viśesana) and B. the object distinguished (visista). B. and world are one, because an attribute cannot exist independently of the thing distinguished by it; but as an attribute is essentially different from the thing it distinguishes, so is the world essentially different from B. (Sū. III. 2. 28).

But matter is even more completely dependent on B. than the souls. Because, as said above, the souls can will an action, though

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Because the souls are in need of bodies in order to do the work that would ultimately lead to their final release (p. 76).

they require the ,assent' of B. to carry it out. Further ,the past actions (karman) of the souls regulate the formation of the world' (p. 142). But matter, being unconscious, has no power of its own. Only with B. for its Soul can matter do its work. Otherwise it can have neither different natures, nor different states, nor different activities' (p. 85). For instance the change of water into ice or of milk into curd cannot take place if B. were not controlling it (Sū. 11. 2. 2, p. 398). The change of grass eaten by a cow into milk takes place only because B. brings it about and not of its own power; for the change does not take place when grass is eaten by a bull (Sū. 11. 2. 4, p. 404).

As explained above (p. 291) even in the ,dissolution state of the world (pralaya) matter does not get lost, but remains in an extremely subtle form as the body of B., without the distinction of ,name and form, and is known by the name of Tamas (darkness) (p. 191). Matter in this ,causal condition is uncreated, ajā, as in Śvet. Up. 1. 9, 1v. 5 and in Gītā xiii. 19 (p. 109). This ,causal matter is not however the same as Sāmkhya Prakrti. Because it is, so to say, one with B. (Brahmatāpannā), and the three Guṇas are not as yet evolved in it. Only when the time of the creation of the world comes, the Guṇas arise in it; hence what according to the Sāmkhya is the original Prakrti, is according to R., something effected (kārya) (pp. 109 & 190). This Prakrti having three Guṇas has a beginning and is ,created, just as all its transmutations are.

Individual souls and material things both have effected conditions (kāryatva) in so far as they assume a condition, different from what they had in the ,dissolution-state' of the world. But the material things have an origin (utpatti), whereas it (the origin) is denied of the souls. Because the change that takes place in the case of the souls when they pass from the ,subtle' to the ,gross' state consists only in the expansion of their power of knowledge, which was contracted. But the material things, such as sky etc., undergo a change of their essential nature (svarūpā-'nyathābhāva). And a change of the essential nature is what is meant by origin (utpatti) (p. 530).

Another reason why the material things must be considered to have an origin is that they are made up of parts (sāvayava); and what is made up of parts cannot be eternal (several places in Sū. 1. 1. 3).

The order in which, at the time of creation, the ,ultra-subtle' matter, called ,Darkness' (tamas), gradually transforms itself into grosser bodies is, according to R., the one taught by the Subālā Upaniṣad¹ (p. 517). It is as follows: — ,Darkness' (tamas) — the ,Imperishable' (akṣara) — the ,Unevolved' (avyakta = the Prakṛti of the Sāṃkhya) — the ,Great' (mahat) — the ,first element' ( $Bh\bar{u}-t\bar{u}di$ , i. e. the  $ahamk\bar{u}ra$  of the Sāṃkhya) — the ,subtle elements' ( $tanm\bar{u}tras$ ) — the substance out of which the sense-organs are made ( $indriy\bar{u}ni$ ) — Space² ( $\bar{u}k\bar{u}sa$ ) — Wind ( $v\bar{u}yu$ ) — Fire — Water — Earth.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Subālā Up. states the order in which the world, at the end of one of its periods, gradually dissolves itself and finally ,becomes one with B. (p. 200). But R. remarks the order of creation must be the reverse of this (p. 198).

 $<sup>^2</sup>$   $\bar{A}k\bar{a}sa$  (space) is thus strangely considered to be a product of the transformations of matter. The following is probably the explanation of this queer idea:—

 $<sup>\</sup>overline{A}k\bar{a}sa$  primarily means, as Petersburger Wörterbuch' rightly observes, empty space' (freier Raum'); it denotes either empty space in general, i. e. all-pervading as in Br. Up. III. 8.4; or as is in an uncritical way more commonly understood, the empty space that extends in all directions above the surface of the earth. In this sense the word  $\bar{a}k\bar{a}sa$  is understood in common language and in this sense it was used in the older Upanişads.

The account of creation given in Ch. Up. vi. 2f., which obviously depends on Br. Up. i. 2, gives only three elements as constituting the entire world, viz. Light (= fire), Water, and Food (= earth). From earlier times ,Air' or ,Wind'  $(V\bar{a}yu)$  had, on account of its power of sustaining life and on account of its ceaseless activity (cf. Br. Up. i. 5. 21—22), gained importance in Indian speculation. Cf. Br. Up. iii. 7. 2 ,Air is the thread in which this world and the other world, and all creatures are strung together'. Hence it naturally came to be considered as an original element of the world along with the other three and gained precedence over them. Then in Ch. Up. vii  $\bar{a}k\bar{a}i$  is mentioned along with the three elements of Ch. Up. vi. 2:— ,Water is greater than food' (vii 10), ,light is greater than water' (vii. 11) and  $,\bar{a}k\bar{a}i$  is greater than light' (vii. 12). Probably this is the first authority for counting  $\bar{a}k\bar{a}i$  along with the other elements. And passages like Br. Up. iii. 8. 7—8, iii. 7. 12, Ch. Up. vii. 26. 1 could easily suggest that it was created by B. So we have in Tait. Up. ii. 1 ,From this  $\bar{a}tman$  (i. e. B.) arose

Such an account of the creation of the world is much later than any found in the earlier Upanişads. Instead of this long series of the Subālā Upaniṣad, the Chāndogya has only three elements and

 $\bar{a}k\bar{a}\dot{s}a$ ; from  $\bar{a}k\bar{a}\dot{s}a$  wind; from wind fire; from fire water; from water earth. The order here given has ever since remained authoritative for almost all systems of Indian philosophy. In this way ākāśa began to be counted along with the four elements. Cf. Svet. Up. 11. 12, vi. 2, Pr. Up. vi. 4, Mund. Up. 11. 1. 3. But in all these places  $\bar{a}k\bar{a}sa$  means ,space', as is seen from the fact that the word used in its place is ,Kha', literally ,an opening', ,a hole'. In Ait. Up. 111. 3 ,earth, wind, ākāśa, water, and fire' are for the first time called pañca mahābhūtāni i.e. five great created things. But this does not imply that they were all alike considered to be of material nature. On the other hand we have reasons to believe that  $\tilde{a}k\tilde{a}$  was not, even in philosophical circles, considered material like the other four. Thus we see for instance, that later the Jainas comprise all the material elements under the name Pudgala; but they do no include  $\bar{a}k\bar{a}sa$  under it, which they consider to be a separate , substance' (dravya), infinite in extention and having the function of giving space'. (Tattvārthādhigama Sūtra v. 1-18. Translated by Prof. Jacobi in Z. D. M. G. vol. 60.) The materialistic school of the Carvakas, according to the account given of them in the Sarvadarsanasamgraha, teaches: ,In this world there are four elements, earth, water, fire, wind. Consciousness arises out of these four'. The Buddhists, even of the school which does not deny reality to the external world, understand ākāśa in a negative sense, as the absence of other things (āvaraņābhāva).

In the Nyāya and Vaisesika philosophy ākāśa denotes a ,substance' (dravya) having sound as its quality; and a special word, dis, is used to denote a substance' which enables us to localise. The word dis, in general usage as well as in the Upanişads, means cardinal points. The source of the idea of attributing sound as quality to ākāśa very probably lies in the efforts towards schematising in philosophy. The four elements wind, fire, water, earth were considered to be the substrates of touch, colour, taste and smell respectively, which form the objects of four of our senses; and a fifth substance was wanted to form the substrate of sound; and  $\bar{a}k\bar{a}sa$  was made to take its place; because it was generally counted along with the four elements; and probably because Ch. Up. vii. 12.1 contained a similar idea. But even in Nyāya and Vaišesika systems, was ākāša considered to be a material element like the other four? There are several considerations which show that it was not. As is well-known, these two schools are atomistic. But whereas wind, fire, water, and earth are constituted of atoms,  $\bar{a}k\bar{a}sa$  is not. Just like ,space' (dis) it is all-pervading, eternal (i. e. not created), and one whole (eka); it is not made up of parts (niravayava). Whereas the four elements enter into combination with each other, ākāśa does not. Motion (kriyā) inheres in the four elements, but not in ākāśa. From all this it seems very probable that ākāśa was supposed to possess the same nature as dis, the difference between the two lying in their functions; the Taittirīya has five. R. sees no contradiction between these various accounts; for he thinks that the circumstance that some of the

that of the  $\bar{a}k\bar{a}$  being to be the substrate of sound; and that of the di being to be the means for localising. But these two functions being too heterogeneous to belong to the same substance,  $\bar{a}k\bar{a}sa$  and di were considered to be two different substances. That even in these systems  $\bar{a}k\bar{a}$  continues to possess its old and common meaning is seen from the fact that Nyāya and Vai-eṣika writers use kha, ga-gana, vyoman etc. as its synonyms.

In the laborious scheme of the Sāṃkhya philosophy  $\bar{a}k\bar{a}$  is for the first time said in an outspoken way to be a product of the transmutations of matter. It is the consequence of two circumstances; firstly, the traditional way of counting  $\bar{a}k\bar{a}$  along with the four elements; and secondly, the correspondence, introduced between our five senses and the five substances. But this idea did not remain confined to the Sāṃkhya. The Sāṃkhya scheme of the constitution and evolution of the world was more or less adopted in the later works on Vedānta; and consequently here too  $\bar{a}k\bar{a}$  becomes a product of matter and enters into combination with the other elements, as the scheme of  $pa\bar{n}c\bar{a}karana$  shows. But strange as it may appear, all these writers understand  $\bar{a}k\bar{a}$  in its usual sense of space. In Tattva-samāsa, an important work on Sāṃkhya (translated by Max Müller in his ,Six Systems'),  $\bar{a}k\bar{a}$  is said to come into existence like the other four elements by the transformations of matter and to possess sound for its quality, but its function is said to be ,to give space to the other four elements'.

Śaṃkara uses  $\bar{a}k\bar{a}śa$  in its usual sense of space. But he says that we know of its existence, because we must assume some substrate for sound (Br. Sū. 11. 2. 24). And following Tait. Up. 11. 1 he maintains that it is created and not eternal (Sū. 11. 3. 7). According to R. we can know that  $\bar{a}k\bar{a}śa$  exists, because it enables us to localise the flights of birds etc.; so that we can say a hawk flies here, a vulture flies there (p. 434). He too uses the word in the sense of space, though according to the scheme of creation given above, he believes it to be a product of matter. Further he admits that  $\bar{a}k\bar{a}śa$  is not made up of parts (niravayava); but he says , we must hold it to be created, because the Scripture tells us so (p. 505).

From all this it will be seen that in Indian philosophy there are properly speaking only four material elements; and that its  $\bar{a}k\bar{a}\delta a$  has nothing in common with the ,ether of the Greeks. And hence the common notion that India and Greece both have the same five elements is not accurate. As long ago as 1875 Prof. Jacobi had pointed out  $(Z.\ D.\ M.\ G.\ vol.\ xxix$ , p. 244) the mistake of translating  $\bar{a}k\bar{a}\delta a$  with ,ether. But the force of tradition seems to be as strong among the modern interpreters of Indian philosophy as it was on the philosophy itself.

Before leaving this subject it will be interesting to note that R. does not consider ,time' to be a separate substance like ,space'; but only an attribute of substances (padārthavišeṣaṇa) (p. 452).

elements are not mentioned in a text does not imply that the text denies them (cf. Sū. 11. 3. 6, p. 506).

A point in this connexion on which R. lays special stress is, that we have not to understand this order of creation to mean that the different elements in it are produced, as the Sāmkhya would say, by the elements preceeding them. It is B. having these elements for its body, who produces the elements that follow (Sū. II. 3.14, p. 514). For this reason it is not wrong if the account of creation is begun, as in Ch. Up., by saying that B. created fire, or, as in Tait. Up., by saying that B. created sky; or if, as in Mu. Up. II. 1. 3, the things created by B. are stated promiscuously instead of following the true order; because in reality each and every element in the series is created directly by B. (Sū. II. 3. 15 & 16, p. 515).

After all these elements are created, they constitute what is called ,the world in aggregate' (samasti-sṛṣṭi p. 606), i. e. each of the elements is isolated from the other and exists in an undivided totality. In order to produce from this ,world in aggregate', the world of individual bodies' (vyasti-srsti) with the distinctions of names and forms, it is considered necessary that all the elements are mixed up (p. 613). The origin of this idea lies in Ch. Up. vi. 3. But there the number of elements is only three; and hence the act of mixing them up is called ,making tripartite' (trivrtkaranam). R. makes use of the same word, but as is seen from the smrti text which he quotes (p. 614), he understands by it the mixing up, not only of the three elements in Ch. Up., but of all the elements enumerated above. He does not confine this ,mixing up', as the Sāmkhya and the later works on Vedanta do, to the change of the ,subtle elements' into gross ones; nor does he give any detailed scheme, like that of the Sāmkhya or the one known by the name of pañcīkaraņa. But this much we learn from him that the elements are mixed up in such a way that, instead of all the things in the world being made up of all the elements in equal quantities, there is in them always a preponderance of some one of the elements. Thus what we call water has a preponderance of the element ,water' in it, though it contains all the other elements in smaller proportions (p. 615).

These elements, when mixed up, form what is called a ,cosmic egg' (aṇḍa). In this ,egg' is born Hiraṇyagarbha,¹ also called Prajāpati or Brahmā. He has four faces and is considered the highest among the ,celestial beings' (p. 609). He is also called creator (dhātr), because he is entrusted with the work of making the various kinds of individual bodies out of the ,world in aggregate' (samaṣṭi-ṣṛṣṭi). So far the ,subtler elements' of which the sense-organs are made, and the ,gross elements' of which the gross bodies are made, are not divided into separate sets of sense-organs and bodies. So that the individual souls are as yet without bodies. They are collectively represented by Hiraṇyagarbha, who has the whole ,cosmic egg' for his body. For this reason he is called a ,collective individual-soul' (samaṣṭi-ṇ̄va).

Hiranyagarbha then creates the world as we see it, having the distinctions of ,name and form'. But here R. wants us to note that in reality this work is done, not by Hiranyagarbha, but by B. having Hiranyagarbha for its body (p. 610). This is, R. thinks, the meaning of Ch. Up. vi. 3. 2. B. having taken the ,collective soul' i. e. Hiranyagarbha for its ,attribute' (viśeṣaṇa) i. e. as its ,body', enters the world and distinguishes it by ,names and forms', i. e. produces celestial and other kinds of embodied souls (p. 610).

The world which is thus produced, is always of the same form as it had before the previous dissolution (p. 202). At the beginning of each creation B. recollects<sup>2</sup> the arrangement of the world as it existed before, and creates accordingly (p. 201). When B. has created the ,cosmic egg<sup>4</sup> and Hiranyagarbha in it, it manifests the Vedas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hiranyagarbha is just an individual soul like any other; but his acts in his previous lives were of an extra-ordinary merit; and as a reward, he is appointed to his high office for one world-period.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This is the interpretation, which R. puts on स तपोऽतषत ,He practised penance'. Tait. Up. II. 6 etc. Cf. Mu. Up. I. 1. 9 यस ज्ञानमर्य तप:। ,whose penance consists in knowledge' (p. 201).

in exactly the same arrangement and succession (of words, chapters etc.), which they had in the previous world-period, teaches them to Hiranyagarbha and appoints him to create the world of individual bodies. Cf. Svet. Up. vi. 18 (p. 19). The characteristics of the bodies of various beings like Indra and so forth, present themselves to the mind of Hiranyagarbha through the words of the Vedas, which he has learnt, and thereupon he creates them<sup>2</sup> (p. 13).

Besides the kind of complete dissolution of the world, which is called prā-krtika pralaya (Dissolution of the original matter) and which is always meant wherever ,dissolution is spoken of in this dissertation, there is believed to take place another kind of dissolution called naimittika pralaya (occasional dissolution), when only the ,world of individual bodies is dissolved, but the ,cosmic egg and Hiranyagarbha persist. In this case the Vedas exist in the memory of Hiranyagarbha (p. 18).

But Hiranyagarbha does not hand down the knowledge of the Vedas by teaching them to others. Because according to the tradition, the original seers' (rsis) for the first time directly see the Vedas, and do not learn them from others. At the beginning of each creation, Hiranyagarbha endows certain individual souls with the bodies and powers of Vasistha and other Seers (rsis) and thereupon these rsis practise certain penances and then are able to see the Vedas, having exactly the same accents and letters, as those seen by the rsis of the former world-period (p. 17). Then the rsis teach them to their pupils; and these again to their pupils and thus by an unbroken succession of teachers and pupils the Vedas are handed down perfectly free from mistakes of any kind (p. 400).

<sup>2</sup> Indra, Agni and other Vedic ,deities' (devatās) are not particular individuals; these names rather denote, like the word ,cow', particular kinds of bodies. At the beginning of each world-period an individual soul is, as a reward for his good karman, endowed with the body of Indra. He is then the Indra of that world-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This is what we have to understand, R. thinks, when the Vedas are said to be eternal (nitya) and independent of any person' (apauruseya. This word is generally translated by of superhuman origin'. But what is eternal can have no origin, whether human or superhuman). These attributes do not imply that the words of the Vedas exist eternally; because words (sabdas) are products of the first element" (bhūtādi); and therefore they cannot exist in the state of complete dissolution of matter' (p. 18). The Vedas are independent of any person (apauruseya) and eternal, because they are always recited in exactly the same order in which they existed before, by committing them to memory' (p. 20, Ved. Samg. p. 243). The order of the Vedas is independent even of B.; just as it is of us; the only difference being that B. has not to depend on memory for the knowledge of the Vedas; it comes to it spontaneously' (p. 21).

The creation of the various bodies by Hiranyagarbha, or more accurately by B. having Hiranyagarbha for its body, is the act of ,distinguishing by names and forms' spoken of in Ch. Up. vi. 3. 3. ,The individual souls, having B. as their Soul, entered the world (i. e. the "cosmic egg") and distinguished it by "names and forms". That is, out of the cosmic egg, different bodies were made, having different names and different shapes, and the individual souls were embodied into them according to the quality of their acts (karman) in their past lives. These bodies were situated in fourteen different worlds (the world of Prajāpati, the world of Indra and so forth, our earth being one of them). They (i. e. embodied souls) are divided into four main classes: celestial beings (devas), animals, human beings, and unmoving beings (p. xIII 642). What kind of embodied souls are understood by the term ,unmoving beings' (sthāvara)? The word sthāvara denotes the vegetable as well as the inorganic world. That the plants are believed to be the bodies, occupied by souls, is without question; as we can see from the frequently occuring expression ,Souls from Brahmā down to grass' (cf. p. x 350); and on p. x 519 among the different kinds of souls he counts trees, bushes, creepers, grasses, and so on. But are stones and the like inhabited by souls? The following considerations make me think that R. does not make an exception of them. In order to denote all kinds of embodied souls R. very often uses the expression ,from Brahmā down to unmoving things' (sthāvara) (cf. p. xiii 642). And as he has nowhere directly or indirectly indicated that the inorganic substances do not

period and discharges the functions of that office. At the end of that period, he looses his body and ceases to be an Indra; next time another individual soul may take his place (p. 13). Thus Indra, Vāyu etc. are all individual souls, who, on account of their past acts of high merit, are given, for a definite period of time, the various important offices which they occupy (p. x11 42). They are sometimes called ,deathless' (amrta). But this does not mean that they never part with their bodies; it only implies that they live very long (p. 506).

Though Indra and so on are embodied beings, still they can assume any number of bodies at the same time and be present at all the different sacrifices to which they are invited (p. 9).

contain souls, I do not see why the word sthāvara should be restricted to plants alone. Besides there are several positive indications, from which it seems that R. believed that the souls are embodied even in inorganic substances. On p. 285 he says that souls are embodied in stones, dry wood etc., as a punishment for their deeds. In Vedarthasamgraha (pp. 30-31) he names along with celestial and human beings ,dry wood, stones, grass, jars, cloth, and so on' as the material things with which the individual souls join themselves. Further according to his interpretation of Ch. Up. vi. 3.3 the world that we see, with its distinctions of name and form, can come into existence only through the individual souls entering it. he clearly expresses as follows :-- ,All things have their reality and can be denoted by a word, only because the individual souls, having B. for their Soul, have entered them' (p. x 215, Ved. Samg. p. 28). Hence all individual material things in this world are directly the bodies and therefore the ,modes' of individual souls, and indirectly of B., as B. is the Soul of the individual souls 1 (p. x1537, Ved. Samg. pp. 30 f.).

## Chapter II.

### Nature of souls.

Souls exist either as conjoined to matter or as free from contact with it. In the former state the nature of the souls suffers from great limitations, which matter puts it under. Hence the nature of the souls will be conveniently treated in two separate sections, the first dealing with the nature of the souls in themselves, and the second with that of the souls implicated in matter.

### A. Souls in themselves.

The attribute which belongs to the essence  $(s\bar{a}rabh\bar{u}ta)$  of a soul is consciousness  $(j\bar{n}\bar{a}na)$ . On this account it is itself sometimes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See above the foot-note on p. 297.

called (in the Upanisads) ,consciousness' (p. 543, Sü. 29). But we must note that the soul is not consciousness itself (jñanamātram), but it is by its nature the subject of consciousness or knower  $(j\tilde{n}atr)$ (p. 538). In judgments like ,I know or ,I am happy that which is expressed by the term ,I' is the soul. It is of psychical nature (ajada) and is to be known as ,I' in immediate self-experience (p. 1x 109). The consciousness of ,I' is not a mere quality of the soul, that can pass away; it is the essence of the soul. The loss of the consciousness of ,I' would be the annihilation of the soul 1 (p. 1x 150). But ,consciousness' is an attribute which expresses the essential nature of the soul (svarūpa-nirūpaṇa-dharma), for no soul can exist without consciousness (p. 544). Even in dreamless sleep the soul is not without consciousness. Because though there is then no consciousness of objects, still the sense of ,I' (aham-artha) continues (p. 1x 143, p. 545). Along with consciousness R. frequently mentions bliss' (ananda) as constituting the essential nature of souls (cf. p. x1 586). As in the case of B. (see above) this means that in the original natural state of the souls their consciousness is always of the agreeable kind (p. xii 667). In this state their knowledge is of the intuitive nature, i. e. not dependent on the senses (p. xiii 122).

But consciousness is not the only quality of the souls.<sup>2</sup> The soul is not only a knowing subject, but has also the power to act. Because the scriptures enjoin certain actions and prohibit certain others and attach certain rewards and punishments to them, all which

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hence according to R. the consciousness of ,I' belongs to the essence of the soul and is neither illusion (as the non-dualists would say) nor superimposed by matter (as the Sāṃkhya would say).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The text which is believed to teach the opposite view is Br. Up. IV. 5. 13. "Just as a lump of salt has no (distinguishable) inside and outside, but is through and through of the same taste, so the soul has no (distinguishable) inside and outside, but is through and through consciousness. But R. does not think that this text denies of the soul all other qualities except "consciousness. It only says that just as no part of the lump is without salt taste, so no aspect of the soul is without consciousness. But as the lump of salt has colour, hardness and other qualities besides taste, so can the soul too have other qualities (p. 1025).

would have no meaning if the souls were not themselves able to act (p. 555f.). According to the Samkhya all activity belongs to matter and according to Samkara it belongs to Buddhi (Br. Sū. 11. 3. 40). But R. says ,if the activity belongs to something other than the soul, how could the soul be made to suffer the consequences of acts that are not its own?' But because the soul possesses the power to act, it is not necessary that it must always act; it acts or does not act just as it likes (p. 559, Sū. 39); when the souls are conjoined to bodies, as a retribution for their karman, their actions are influenced by the qualities (sattva, rajas, and tamas) belonging to the material of their bodies 1 (p. 557). But when they are free from contact with matter, they can realize their wishes by their mere will (samkalpād eva) (p. 1028). Then they are subject to no outward power (p. 1029). But whether as in their natural state the souls possess the power to realize all their wishes, or as in their embodied state they have their power limited by contact with matter, all their activity is dependent on the will of B. (p. 563 & p. 1046).

As said above (p. 296 f.) the souls in the state of their pristine purity possess all the auspicious qualities in common with B. (p. 783). The qualities, which according to Ch. Up. viii. 1. 5 express the nature of B. (see above p. 296 f.), belong, according to the same Upaniṣad (viii. 7. 1), also to the essential nature of the individual souls (p. xiii 629 bottom, and p. 630). But even in their essential nature the souls differ from B. in two points. Firstly, they have no power whatsoever on the movements in this world, which belongs exclusively to B. (p. 1040). And secondly they are of atomic size, whereas B. is all-pervading. That the souls are of atomic size (anu) we know, because the Scripture teaches that they actually move from place to place (Br. Up. iv. 4. 2 & 6, Kau. Up. i. 2 etc.), which would not be possible if they were all-pervading (Sū. ii. 3. 20 & 21, p. 539). The

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This is, according to R., the meaning of Gītā III. 27 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The opposite view is held by the Vaiseṣika, Nyāya, Sāṃkhya, Yoga as well as the non-dualistic schools of Vedānta. R. objects to it on the ground that different consciousnesses of different souls cannot be accounted for (p. 546, Sū. 32).

Scriptures moreover distinctly teach that the souls are of atomic size (Mu. Up. III. 1. 9, Svet. Up. v. 8 & 9) (p. 546, Sū. 23); when joined to bodies they reside in the heart. But still the consciousness is felt all over the body, because consciousness is related to the soul as light is related to a luminous body, i. e. just as the light extends beyond the place occupied by the luminous body, so does the consciousness extend all over the body, though the soul resides in the heart (p. 542, Sū. 26). But as long as soul is implicated in matter, its consciousness cannot spread itself beyond its body; but when it is free from matter, its consciousness can extend to any number of bodies, which it may like to assume for the time, or to any distance (p. 1036). It is then omniscient, Ch. Up. vii. 26. 2 (p. 1038).

## B. Souls conjoined to matter.

We have seen that both B. and souls by nature possess alike all auspicious qualities. But that which distinguishes B. from the souls is, that the former remains eternally free from contact with any evil, whereas the latter can be joined to evils. As a punishment for the sins committed by the souls during their beginningless \*\* karman\*, B. conceals their naturally blessed condition. This concealment is brought about by joining them to ,subtle matter in the ,dissolution-state of the world or to material bodies in the ,creation-state (p. 657).

Originally the souls have all alike the same nature. In themselves they have no distinctions as celestial beings, human beings etc. (p. xm 643). The distinctions of Brāhmaṇa, Kṣatriya etc. are due to the connexion with the different kinds of bodies (p. 577, Sū. 47).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On this account the souls joined to human bodies are themselves sometimes (e. g. Svet. Up. v. 8) said to be of the size of a thumb, which is the size of the human heart (p. XIII 638).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The comparison between light and consciousness is very common in the works on Vedānta.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> karman is said to be beginningless, in order to avoid the reasoning in circle, viz. the connexion with bodies depends on karman, whereas karman wants bodies for being performed.

The possession by souls of "name and form" (i. e. a body) brought about by the connexion with matter, as a retribution for their good or bad deeds, is called Samsāra, (cycle of births and deaths)' (p. xiii 355). In the state of Samsāra the essential nature of the soul does not undergo any transmutation as of clay into a pot; only the knowledge and bliss, which belong to the essence of their nature are contracted' (p. xi586). And as a consequence, while they are in this state moving about in one of the worlds, they suffer evils, whether they are awake, or dreaming, or fast asleep, or in a state of swoon (p. 617). Now they are subject to the influence of karman and no more free to act as they like (p. 1036). For their knowledge they have to depend on their organs of sense (p. xiii 122).

As explained above the souls that are thus joined to bodies, are divided into four classes: 1) celestial or superhuman beings, which include all kinds of demi-gods as well as demons and ghosts; 1 2) human beings; 3) animals including beasts, birds, crawling and creeping insects etc.; 4) stationary beings 2 (sthāvara) (p. x 519).

Of these classes only the human beings, as may be expected, are described in a somewhat detailed way. They possess a gross body, fivefold breath, and eleven organs. The gross body is made of all the five elements, but in it the element ,water' preponderates (p. 621, Sū. 2). Breath (Prāṇa) is in substance the same as the element ,wind'; but it is ,wind' existing in a different condition and is not to be considered as ,wind' itself or as a function of ,wind' (p. 595, Sū. 8). It is further not to be considered as an element of the material world but as an instrument of the soul, like eye or ear (p. 597). Its function is to support the body and the organs (p. 598). The five different motions of breath in the body have five different names,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. mentions the following as illustrations of this class:— Deva, Asura, Gandharva, Siddha, Vidyādhara, Kinnara, Kimpuruṣa, Yakṣa, Rakṣas, Piśāca.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For the explanation of this class see above p. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> For this reason the organs themselves are often called Prāņas in the Upaniṣads, cf. Br. Up. 1. 5. 21 (p. 605).

Prāṇa, Apāna, Vyāna, Udāna and Samāna; but in reality they are all one breath (p. 598, Sū. 11), cf. Br. Up. 1. 5. 3.

The eleven organs are: five organs for doing work, five outer organs of sense, and manas or the inner organ of sense (p. 590, Sū. 5). The functions of the organs of work are seizing (hands) going (feet) etc. The functions of the outer organs of sense are seeing, hearing etc. They give rise to knowledge of their respective objects (colour, sound etc.), when they (the objects) are present and come into contact with the organs. The inner organ (i. e. manas) gives rise to the knowledge of inner states, such as pleasure, pain etc.; it can have no knowledge of the external objects without the help of the outer organs (p. x 409). The function of manas is threefold: decision (adhyavasāya), consciousness of self (abhimāna), and reflection (cintā); and in reference to them it is called Buddhi, Ahaņkāra, and Citta respectively; in reality all the three are the same organ, viz. manas, cf. Br. Up. 1. 5. 3 (p. 950). All the organs, even manas, are in themselves material, produced by the transmutations of matter (pp. 330 & 586). But they are not made of gross elements. Manas is made of the ,first element (Bhūtādi) (p. 950); and the rest are made of ,subtle elements' and can exist only if they have ,subtle elements' for their substrate (p. 622).

All the organs as well as breath  $(Pr\bar{a}na)$  are of atomic size<sup>2</sup> (pp. 593 & 600). Each of them is said to be ruled by some one of the deities  $(devat\bar{a}s)$ ; e. g. the speech by Fire, the eye by the Sun, the breath by Wind, and so on (p. 277). Besides these deities the organs are of course under the power of the souls. But the power of the deities as well as the power of the souls have their origin in the will of B. (p. 602).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Breath is said to be present in ,stationary bodies also; but there it does not assume its fivefold form (p. 285).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The reason why the organs and breath are supposed to be of atomic size is, that they are believed, as we shall see later, to accompany the soul, when it leaves the body; but in doing so they are not visible (p. 593).

The states in which the embodied souls exist are either of waking, or of dreaming, or of deep sleep, or of swoon. A few words are necessary to give R.'s views concerning the nature of the last three.

In dream the soul lies in the veins, called *Hitā* (p. 149). All that it enjoyes or suffers in dream is created by B. (Ka. Up. v. 8, Br. Up. iv. 3. 10); because as long as the soul is not freed from connexion with matter, its power to create the things for its own enjoyment is lost to it<sup>1</sup> (p. 655, Sū. 3). These creations exist just for the time and are seen only by the person dreaming and are intended to be the retribution for acts of minor importance (p. 658). We do not see the effects of the experiences in the dream on the body, because a new body, exactly similar to the one lying on the bed, is given for the time to the dreaming person (p. x 150 bottom).

In deep dreamless sleep the soul forsakes ,name and form', i. e. is disconnected from the body, organs etc. and becomes united with B. (p. xi 197). In so far deep sleep is similar to final release; but there is this important difference between the two: in final release the auspicious nature of the souls becomes manifest, so that it is all-knowing, full of bliss etc.; but in deep sleep there is no (objective<sup>2</sup>) knowledge and no joy. Cf. Ch. Up. viii. 11. 2. When it wakes, it leaves B., is conjoined again to its body and organs and begins once more to experience the fruit of its karman (p. 666 f.). Thus, whereas according to Samkara the state of deep sleep is similar to that of final release, R. compares it to the state in which the souls remain during the ,dissolution-state of the world (p. xiii 618).

According to Ch. Up. vm. 6.3 the soul, when in deep sleep, lies in the veins near the heart. According to Br. Up. it then lies in the pericardium (puritat). And lastly according to Ch. Up. vi. 8.1 it becomes united with B. in deep sleep. R. finds no contradiction between these statements, because he thinks that by combining them

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Another reason why the experiences in dreams are the creations of B., is that the dreams forebode the good or ill fortune that is to come (p. 658, Sū. 6).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See above p. 314.

all we arrive at the truth. Directly the soul sleeps in B., but B. lies in the pericardium, whereas the pericardium lies on the veins (p. 664).

"Swoon is half way to death. Because at death all breath leaves the body, but in swoon the "subtle" breath is still connected with the body' (p. 669).

The next point to be considered is the state of the souls after death. Death means separation of the soul from the gross body. If the soul has in its life attained to perfect realisation of the true nature of B. and if its karman is completely destroyed, then after death it attains final release (mokṣa) and has not to be born again, i. e. has no more to assume a material body. Otherwise it must in due time be re-born and experience the fruit of its karman. In the next chapter, which will deal with Final Release, there will be occasion to speak of the condition after death of the souls who have attained to the realisation of B. Hence at this place will be considered the case only of those, who have to be born again.

The souls of the latter kind are roughly divided into two classes: 1) those who have performed sacrifices and other good works ( $istap\bar{u}rte$ ); and 2) those who have not done what is enjoined, and done what is prohibited, i. e. the sinners (p. 637). We shall first consider the state of the former.

At the time of death, according to Ch. Up. vi. 8. 6, the organ of speech is united with manas (the inner organ) (p. 947). But as we see from Pr. Up. iii. 9 all the organs become united with manas, and not the organ of speech alone (p. 948, Sū. 2). Manas, thus united with all the organs, is itself united with breath (Prāṇa) Ch. Up. vi. 8. 6 (p. 949). Then breath is united with the departing soul Br. Up. iv. 4. 2 (p. 952). The soul thus united with breath, manas and organs, is joined to all the subtle (p. 967) elements, as suggested in Ch. Up. vi. 8. 6 and Br. Up. iv. 4. 5 (p. 952 f.). These subtle elements' form the substrate for the organs which accompany the soul (p. 622) and cause the formation of the gross body when the soul is re-born (p. 621). The subtle elements, organs, manas

and breath form the ,subtle body', together with which the soul leaves the gross body at death.

The proceeding so far is common to both those who have realised the nature of B. and to those who have not. But hence their ways part (p. 955). The souls of the former class leave the body by the hundred and first vein leading from the heart to the head and then proceed on the path of the celestial beings' (devayāna), which will be described in the next chapter. The souls of the latter class, on the other hand, leave the body by some other vein Ch. Up. VIII. 6. 6 (p. 956); and if they have performed sacrifices and other pious works, they ascend to the moon by the ,path of the forefathers' (pitryāna). This path passes through the following places:smoke, the region of night, that of the fortnight in which the moon wanes, that of the six months in which the sun goes to the south, the world of the fore-fathers and sky and then it reaches the moon Ch. Up. v. 10. 3-4 (p. 634). When the souls arrive at the moon, they enjoy themselves in the company of the celestial beings as long as their karman entitles them (p. 626). But when they have finished enjoying the fruit of their karman, they return again to the earth Ch. Up. v. 10. 5 (p. 631); because they could not be retributed for all their karman in the moon. A remainder is still left unretributed (anuśaya), and to suffer its consequence they must be born again on the earth. If this remainder be of a good kind, they are born in one of the three higher castes; but if it be evil, they have to be born in the lowest caste  $(c\bar{a}nd\bar{a}la)$  or as some wretched animal like a dog or a pig Ch. Up. v. 10. 7 (p. 633).

Their return journey from the moon to the earth is described in Ch. Up. v. 10.5—6 as follows:—, They return by the same way as they came to the sky, from the sky to the wind; having become wind it (the returning soul) becomes smoke; having become smoke, it becomes mist; having become mist, it becomes a cloud; having become a cloud it rains down. Then they (i. e. the returning souls) are born as rice, or barley or herbs or trees or sesamum or beans.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Called susumnā

From here it is very difficult to proceed.<sup>1</sup> Then it becomes the person who eats it as food and discharges it as semen.<sup>2</sup> Thereupon they get into the kind of womb (yoni) which their karman deserves. Here they are joined to a body and begin to experience pleasure or pain (p. 652, Sū. 27). Before this, i. e. throughout their return-journey from the moon, they were without bodies and experienced neither pleasure nor pain. And if the text says ,it becomes wind, smoke etc.<sup>2</sup>, it only means that they come in contact with wind, smoke etc. and become similar to them (p. 646). Even the words in the text ,they are born as rice etc.<sup>2</sup> must not be taken in their literal sense. The souls are only in conjunction (saṃśleṣa) with rice etc., as they are in conjunction with the person who eats rice etc. (p. 648).

The sinners<sup>3</sup> do not go after death to the moon (p. 645). They are denoted by ,the third place' in Ch. Up. v. 10. 8. They are reborn at once on the earth (p. 641). But as they do not go to the moon, they must be born without the need of father and mother, because, as explained above, the transmission from the father to the mother<sup>4</sup> is the last stage of the soul's return-journey from the moon (p. 641). This means that they are born either as vermin, supposed to be born from damp heat (svedaja), or as plants (udbhijja) (p. 642).

# Chapter III.

### Final Release.

The individual souls are by their nature in possession of unlimited knowledge of agreeable kind and enjoy perfect communion

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This implies that the journey from the sky to rice etc. was easy and quick (p. 647).

 $<sup>^2</sup>$  Deussen translates this sentence differently and perhaps more correctly. But R.  $(p.\ 652)$  as well as other Indian interpreters understand it in the above manner.

<sup>3</sup> See above p. 320.

<sup>4</sup> Called ,fifth oblation' according to Ch. Up. v. 9. 1.

with the Supreme Spirit. But this their nature is obscured by nescience  $(avidy\bar{a})$  in the form of beginningless karman. When this nescience is destroyed and when the soul regains its natural state of being in communion with the Supreme Soul, it is said to have attained final release (moksa) (p. xii 667).

The only means to attain release (moksa) or deathlessness (amṛtatva) is the knowledge of the Supreme Person Svet. Up. III. 8 (p. 157). But B. cannot be known by ordinary means of knowledge; it can be known only by the help of the Scriptures (p. x 431). The knowledge of B. which leads to deathlessness is given in the (last) part of the Vedas, known by the name of Upanisads, a systematic discussion of whose texts forms the subject-matter of the Śārīraka-Mīmāṃsā (p.vu414). But before one begins the study of the Śārīraka-Mīmāmsā, it is necessary that one has studied the Karma- (or Pūrva-) Mīmāmsā, which discusses the nature of the rites and ceremonies prescribed in the earlier part of the Vedas (p. vii 675). The two Mīmāmsās are not opposed to each other in character. They together form one single work, the differences between the two being just like the differences between the two halves of the first Mīmāṃsā or between the various chapters (p. vii 266). The right procedure of the study is as follows: - The student first learns from his teacher to recite the Vedas. But while reciting, he notices that the Vedas mention certain means to serve certain purposes; thereupon he applies himself to the study of the Mīmāmsās in order to ascertain the exact nature of the Vedic passages. Then he comes to see that the fruit of mere works (karman) prescribed in the earlier part of the Vedas is limited and passing; whereas he remembers that the latter part of the Vedas, called the Upanisads, which also he had learnt to recite, promises a reward, which is unlimited and eternal, viz., deathless-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> According to R. nescience  $(avidy\bar{a})$  is nothing else than the result of karman, and its effect is not to create an illusion  $(m\bar{a}y\bar{a})$  of a world of distinctions, which in reality does not exist; but it only contracts the soul's power of knowledge, see above p. 317.

ness'; and thereupon he applies himself to the study of the  $S\bar{a}r\bar{v}raka-M\bar{n}m\bar{a}ms\bar{a}$  (p. vii 351 f.).

Whereas according to Samkara a thorough knowledge of the Karma-Mīmāṃsā is not necessary for gaining the knowledge of the nature of B., R. considers it to be an essential pre-requisite. This difference of view is due to the different conceptions of the two regarding the soul's states of bondage 1 and release. According to Samkara bondage or Samsāra has no reality, and to know that it is an illusion is to attain release. According to R. Saṃsāra is a reality, an actual implication into a really existing matter; and therefore release is something that must be actually accomplished. Just like Samkara, R. says The cessation of nescience  $(avidy\bar{a})$  is release, and this cessation takes place only through the knowledge of B. (p. vn 561). But the two understand these words in totally different ways. Samkara understands by ,nescience' what produces an illusionary appearance of a false world of plurality, and hence the knowledge that B. is the only reality and all distinctions are an illusion puts an end to ,nescience', which is the same as being released. Now as the Karma-part of the Veda proceeds from an entirely opposite point of view,2 its knowledge is of no use to gain the knowledge of B., which puts an end to nescience (Br. Sū. 1. 1. 1). But according to R. nescience means the influence of karman - karman and its influence both having real existence (p. x 308). But as explained above (p. 301), the influence of karman comes into operation only through the will of B. Our karman pleases or displeases the Supreme Person, and its fruit is the result of His favour or disfavour. Hence the knowledge which puts an end to nescience, i. e. which destroys the effects of karman, is that knowledge, which by propitiating the Supreme Person, removes all His displeasure (p. 932). Katha Upanisad II. 23 says that the ātman (i. e. B.) cannot be gained by reflection, meditation or hearing; ,only he gains Him whom the ātman (i. e. B.) chooses'. R. explains this as follows: -, Only he can be chosen by B., who

<sup>1</sup> i. e. Samsāra, see above p. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Because all karman presupposes distinctions.

is dearest to B.; and he alone can be dearest to B., to whom B. is dearest (p. vii 629).

Hence the knowledge which the Vedanta-texts prescribe (as the means for release) is other than the knowledge of the meaning of the sentences (describing the nature of B.); it is of the nature of meditation or communion (p. vn 567). This we see from the fact that the terms , knowing (vid) and , meditating  $(up\bar{a}s)$  are indiscriminately used in the Upanisads with regard to the same object, cf. Ch. Up. m. 18. 1 & 6, Br. Up. 1. 4. 7, Ch. Up. IV. 1. 6 & IV. 2. 2 (p. VII 621). Now ,meditation' (dhyāna) means uninterrupted steady remembrance. For this reason Ch. Up. vii. 26. 2 mentions ,remembrance' (smṛti) as the means for release (p. 622). The parallel passage, Mu. Up. 11. 2. 8, mentions ,seeing' (dṛṣṭa) in the place of ,remembrance', which shows that the remembrance which leads to release must be so vivid that it acquires the nature of ,seeing', i. e. of direct visual perception (pratyakṣatā) (pp. vn 626 & 628). Only he can attain to the Supreme Person, who possesses the remembrance (of B.), which has acquired the nature of direct perception, and who has become extremely fond of it (i. e. of remembering B.) because of his most intense love of the object of his remembrance (viz. B.). This kind of steady remembrance is known by the name of Bhakti<sup>2</sup> (devoted attachment) (p. vii 630). Hence knowledge which is the means for attaining B. is meditation, practised day by day, made constantly intenser by repetition, and continued till death' (p. vii 634). Thus the knowledge that leads to final release has two elements: firstly the possession of the right knowledge of the nature of B. as taught in the Upanisads; and secondly, being able to realise always the immediate presence of B. (Brahma-sākṣātkāra) by repeated meditations on its nature.

 $<sup>^1</sup>$  Cf. Gītā x.10 ,To those who are constantly devoted and worship me with love, I give that knowledge by which they reach me'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Ved. Samg. (p. 146) R. defines *Bhakti* as follows: *Bhakti* is only a particular kind of ,knowledge', of which one is infinitely fond, and which leads to the extinction of all other interests and desires.

Now what obstructs the origination of this kind of knowledge is karman, not only of evil kind, but also good karman (such as sacrifices etc., done with the object of gaining the reward, cf. p. xiii 174) (p. vii 671). All such karman increases in us the qualities of rajas and tamas, which oppose the quality of pure sattva, which is needed in order that the true knowledge may arise in us (p. vii 672). Hence before we attain the true knowledge of B. it is necessary that all the undesirable karman is destroyed; and this can be done only by performing the prescribed religious duties without desiring a reward for them (p. vii 674), or as R. puts it in another place (p. x 313), with the sole object of propitiating the Supreme Person.

The performance of religious works is necessary not only for the origination of knowledge', but even after it is originated. Because sacrifices and similar works, performed day by day, purify the mind and the realisation of B. takes place with ever-increasing vividness' (p. 885, Sū. 35). As agnihotra (a short sacrifice to be performed daily) and other rites are helpful to the realisation of B., and as this realisation requires to be made always more vivid by practising it daily till death, the religious duties of one's āśrama (stage of life) must be performed every day; otherwise if the duties are left undone, the heart will loose its purity and the realisation of B. will not take place' (pp. 939 & 940). Hence the knowledge which is the means for the attainment of B., wants the performance of works prescribed by the Vedas (cf. p. 460) for the different stages of life (āśrama) (p. vii 675).

But the nature of the religious works, that must be performed, as also the passing and limited nature of the fruit of mere works, can be learnt only from the Karmamīmāṃsā, and therefore its study forms an essential prerequisite to the study of the Brahmamīmāṃsā (p. vn 675).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Samkara holds the contrary view (Br. Sū. III. 4. 25).

 $<sup>^2</sup>$  I have translated Vidyā by ,realisation of B.', because as explained above, this is what R. means by it.

The same sacrifices etc. that form the duties of the āśrama, are to be performed also as helpful towards the realisation of B. (p. 885, Sū. 34). But religious works like agnihotra etc. can be performed only by those who belong to the āśrama of an householder (grhastha). Hence only in the case of householders the performance of daily and occasional rites and sacrifices is necassary for the attainment of Vidyā (realisation of B.) (p. 876). But men who have retired from the world ( $\bar{U}rdhvaretas$ ) can also attain  $Vidy\bar{a}$  as we see from Ch. Up. v. 10. 1, Br. Up. iv. 4. 22 etc. They of course cannot perform the sacrifices of agnihotra etc. (p. 864). In their case Vidyā depends only on the performance of the duties incumbent on their own āśramas (p. 874). Men of all the four āśramas can attempt to attain Vidyā, and the performance of the duties of their respective āśramas is helpful towards it (p. 885, Sū. 36 beginning). And to belong to one of the āśramas is also not absolutely necessary for the attainment of Vidya. Even those who belong to no āśrama, such as widowers, can attain it by the help of prayers, fasting, charity, worship of some deity, and so forth (p. 886). But to remain outside of an āśrama is allowable only in case of necessity. When possible, one must belong to some āśrama; because the performance of āśrama duties is of greater merit than the good works done outside of an āśrama (p. 887). But those, on the other hand, who have taken the vow of an ascetic life (naisthika, vaikhānasa, parivrājaka), but have fallen from that life, loose their right to the attainment of Vidyā (p. 889); no expiatory ceremony (prāyaścitta) can restore it to them (p. 890). The other class of people who have no right to the attainment of Vidyā are the  $S\bar{u}dras$ ; because they can have no access to the Vedas. They can hear itihāsas and purāṇas, but it can help them only to destroy their sins, but not to attain Vidyā (p. 34 f.).

In addition to performing the religious rites, the householder must strive to gain calmness of mind, self-control, etc. (Br. Up. IV. 4. 23); because only thus composure of mind can be secured, which is necessary for the rise of Vidyā (p. 878). Further he must not, un-

less in case of extreme necessity, eat ,unclean food. Because as Ch. Up. vii. 26. 2 says, ,Pure food produces pure sattva, and pure sattva produces steady remembrance (p. 881, Sū. 29).

Then according to Br. Up. III. 5 there are three conditions which help the rise of Vidyā, viz. 1) learning  $(p\bar{a}nditya)$ , 2) being like a child  $(b\bar{a}lya)$ , 3) sageness (mauna). Firstly, one must possess learning, i. e. one must have the knowledge of the pure and perfect nature of B. and get it fixed through hearing and thinking and through increasing the quality of sattva in oneself by means of devotion to the Supreme Person (p. 899). Then secondly one must be like a child, which means that one must be free from self-conceit, and not that one has to assume all the ways of a child, such as wilful behaviour, and so on (p. 902 f.). And lastly one must be a sage, i. e. one must be able to practise concentrated meditation on B. (p. 900).

Following the  $V\bar{a}kyak\bar{a}ra$  (i. e.  $Ta\bar{n}ka$ ) R. mentions seven conditions as helpful to the attainment of Vidyā. They are 1) keeping the body unpolluted by unclean food (viveka), 2) absence of attachment (vimoka), 3) repeated reflection  $(abhy\bar{a}sa)$ , 4) performance of religious works  $(kriy\bar{a})$ , 5) good conduct  $(kaly\bar{a}na)$ , 6) freedom from dejection  $(anavas\bar{a}da)$  and 7) freedom from exultation (anuddharsa) (pp. vii 634 f.).

The meditations which one has to practise every day in order to obtain release, are to have for their subject some portion of the Upaniṣads, describing the nature of B. These portions are known by the name of Vidyās. There are a number of such Vidyās in the Upaniṣads, e. g. Sad-vidyā, Bhūma-vidyā, Dahara-vidyā, and so forth (p. 836, Sū. 56). Some of these Vidyās occur in more than one Upaniṣad, e. g. Dahara-vidyā occurs in Ch. Up. viii. 1. 1 f. and Br. Up. iv. 4. 22 f. (p. 799, Sū. 38). In that case the characteristics of B. mentioned in all the versions of the Vidyā, are to be combined (p. 719, Sū. 5). All the Vidyās can destroy the beginningless karman, which hinders the realisation of B., and lead the meditator to the attain-

 $<sup>^{1}</sup>$  In the translation of these terms, I have followed the explanation of the  $V\bar{a}kyak\bar{a}ra.$ 

ment of B., which bestows unsurpassable bliss on him. Hence it is enough if one meditates only on one Vidya, because the reward cannot become greater even if one meditates on more than one Vidyā (p. 841). Every meditation must include all the essential qualities of B., such as existence (satya), knowledge, bliss, purity, infinity, and so forth, whether these qualities are mentioned in that particular Vidyā or not (p. 739). The qualities which express the essential nature of B. are of two kinds, positive and negative (see above p. 296). Hence every Vidyā must include both these classes of qualities (p. 784). But the subordinate qualities of B. need not be included in every Vidyā (p. 786). In all the Vidyās the meditator must meditate on B., not as different from himself, but as his Soul, i. e. he must consider B. related to himself in the same way as he is related to his own body (p. 915). In some of the Vidyas B. is represented under some symbol (Pratīka); but the only adequate symbol for B. is an individual soul, as freed from all connexion with matter. Hence only those who meditate on B. either directly or under the symbol of an individual soul, disconnected from matter, are led to final release; whereas those who meditate on B. under some other symbol are not (p. 1000). The meditations are to be practised in a sitting posture (p. 925). There is no particular time or place fixed for them. They can be practised at any time and at any place, which are suited for the concentration of mind (p. 927).

As explained above Vidyā is by its nature extremely pleasing to the Supreme Person; and consequently when one attains it, not only the effect of his past sins (viz. the displeasure of the Supreme Person) is destroyed, but he does not incur His displeasure for the sins that he might commit after the origination of the Vidyā. But this immunity from the consequences of the future sins, is in the case of such sins only as he might commit unintentionally. Because as Ka. Up. 11. 24 teaches, one can never attain Vidyā, unless one is turned away from evil conduct (p. 932). But it is not only the effect of the sins that opposes the success of the Vidyā, but also that of good works (punya), such as sacrifices etc. (performed with a view

to reward) (see above). Hence when one attains Vidyā, the effect of his good works too is destroyed. But as good works help one to practise Vidyā by providing one with the necessary rain, food etc., they are destroyed only at death (p. 936, Sū. iv. 1. 14).

According to Vedānta karman is divided into two portions, 1) prārabdha (what has commenced to operate) and 2) samcita (accumulated). Our bodies and surroundings as well as all our present experiences are the consequences of the prārabdha portion of our karman. Besides this portion there is a whole, beginningless mass of our karman, which is called samcita. It is karman only of the latter class that is destroyed through the rise of the Vidyā. The prārabdha karman, on the other hand, persists; and only after suffering its full consequences can one attain final release. For the retribution of the prārabdha karman, the present life may be sufficient, or it may be necessary to be born again (p. 945).

After the Vidvān (i. e. one who has attained Vidyā) has suffered all the consequences of his prārabdha karman, he dies; and at death he is completely freed from all his samcita karman, both good and evil (p. 768). But he does not at once loose his ,subtle body'2 (see above p. 320). Just like the souls of those who have performed good works without attaining Vidyā (see above), the soul of the Vidvān too is, at the time of death, united with organs, breath and subtle elements (p. 967). Then the Vidvān along with his ,subtle body' forsakes the gross body by the hundred and first vein leading from the heart to the head. He is able to find out this vein because of the power of Vidyā, and because he had learnt of it while he was practising me-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Under the class of those who, even after attaining Vidyā, are not released at death, come also those persons, who, like Vasistha and others, are appointed to some office  $(adhik\bar{a}ra)$ . They must wait till the term of their office comes to an end, in order to get released (p. 774).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The subtle body, just like the gross one, owes its existence to karman. But it continues to exist even after the destruction of the latter, because the power of Vidyā sustains it, in order that the Vidvān may proceed on the path of the celestial beings (devayāna) and go to the place, where the fruit of Vidyā, viz. final release, can be obtained (p. 772 and cf. p. 957).

ditations, and also because through the favour of B., who stayed along with him in the heart, the top of the heart is lit up (p. 972). After having thus left the body by the hundred and first vein, the Vidvān proceeds by the rays of the sun (p. 973). The rays of the sun are present even at night, as is seen from the heat felt at nights in summer and because the Scriptures tell us that the sun's rays are connected with the veins (in the human bodies) (Ch. Up. viii. 6. 2). Hence even if the Vidvān dies at night, still he can proceed on his path (p. 974).

The path along which the Vidvan proceeds, is known by the name of Devayāna (path of the celestial beings). It is described in the following passages of the Upanisads :- Ch. Up. IV. 15. 5-6, VIII. 6. 5-6, v. 10. 1-2; Br. Up. vi. 2. 15; v. 10. 1; and Kau. Up. i. 3. All these accounts vary more or less from each other; but R. says they all refer to the same path, the apparent differences between them being due to the fact that either the passages call some of the places on the path by different names, or the details left out in some are supplied by others. Hence in order to get a complete description of the path we must combine all these accounts (p. 982). In this way we learn that the path passes through the following places in order:rays of the sun (called the world of Fire in Kau. Up.) - region of the day - region of the fortnight in which the moon waxes region of the half-year in which the sun goes to the north - region of the year - the world of wind (mentioned in Br. Up. v. 10. 1 and called Deva-loka in Br. Up. vi. 2. 15) — sun — moon — lightning the world of Varuna — the world of Indra — the world of Prajapati — Brahman<sup>1</sup> (Sū. IV. 3. 2-3, pp. 983-989).

The presiding deities (devatās) of each of the places from the ,rays of the sun' to the ,lightning' conduct the Vidvān to the next stage of the path (p. 990). But the ,non-human' (amānava) person, who presides over the ,lightning', conducts him all through the remainder of his journey, and not only to the next stage (p. 991).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brahma-loka. R. says that this compound is to be understood to mean ,world which is B. i. e. B. itself (p. 998).

Though B. is omnipresent, the Vidvān must go to a definite place in order to completely get rid of ,nescience' (p. 997). Here he is freed from all connection with matter i. e. attains final release.

The state in which the soul finds himself after being released, is the full manifestation of his true nature (Ch. Up. viii. 12. 3). He is neither provided with any new magnificent body (p. 103), nor are the excellent qualities, such as "freedom from sin etc.", which he now possesses, newly originated in him. These qualities have been his own from eternity; but as long as he was in saṃsāra (the state of being connected with matter), they were obscured (or contracted) by "nescience" in the form of karman. But when his karman is destroyed and when he attains B., these qualities manifest themselves again in their fullness (pp. 1016—1017).

A released soul not only continues to be a knowing subject (Ch. Up. vii. 12. 5), but he becomes omniscient (Ch. Up. vii. 26. 2) (p. 1038). As such the consciousness of ,I' of course continues in the state of release. If this consciousness were to be lost, it would amount to the annihilation of the soul. In that case there would be nothing desirable in release and none would want to exert oneself in the least to attain it (p. ix 150 f.).

The released soul can realise all his wishes (satyasamkalpa). This means he is master of himself and is no more subject to injunctions and prohibitions (vidhivisedha) (p. 1029). According to Ch. Up. viii. 12.3, He (i. e. the released soul) moves about laughing, playing, rejoicing with women or with chariots or relatives. The objects and persons with whom he enjoyes himself are produced by him by his mere will (Ch. Up. viii. 2.1f.) (p. 1028). Sometimes B. produces these objects for him (p. 1034). He can remain without any body or he can assume one if he likes (p. 1033). He also can assume several bodies at the same time (Ch. Up. viii. 26.2); and his

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The knowledge  $(sa\bar{m}j\bar{n}\bar{a})$ , which according to Br. Up. II. 4. 12 is denied to the souls after death, is according to R., that kind of knowledge, which one has in the  $sams\bar{a}ra$  state and for which one has to depend on matter (i. e. senses)  $(bh\bar{u}t\bar{u}nuvidh\bar{u}yitva-prayukta)$  (p. 546).

power of knowledge being no more contracted by karman, he can extend his consciousness to any number of bodies (p. 1036). But the connexion with bodies not being due to karman (p. 285), it does not bring any evil.

The released souls can also go at will to all the different material worlds (vikāraloka) and freely enjoy all the pleasures in them (Ch. Up. vn. 25. 2) (p. 1043). But the joys they enjoy there are not limited and passing. Because they do not look upon the objects of their enjoyment by themselves, and as such, liable to change (vikāra), but as the manifestations of B.'s glory (p. 1044). When one is still subject to karman and therefore looks upon the world as different from B., the world seems painful or at best of limited pleasure. But when one is freed from karman and can look upon the world as the manifestation of B.'s glory, the same world seems full of bliss (p. xiii 468).

Even though the released soul can realise all his wishes, he has no power whatsoever on the movements of the world. The glory of the released soul consists in possessing the ability to realise perfectly the nature of B. (p. 1040). Even in the state of release, when there is a likeness between B. and the soul with regard to the possession of all the auspicious qualities, the soul can exist only as the ,body', i. e. as a ,mode' of B.; and now that his ,nescience' is destroyed, he fully realizes that he is not separate from B. (p. 1019). The possession of the auspicious qualities by the souls as well as their continuing to possess them eternally depends on the will of B. (p. 1046).

The released souls, being completely freed from the bondage of karman and having their power of knowledge no more contracted, find their highest joy in the communion with the infinitely blissful B., who has been the sole object of their love; and consequently they cannot wish for anything else or want to do something that might put them back again into samsāra. The Supreme Person too most intensely loves those, who have perfectly realised His nature (jnānin) (Gītā vn. 17—18), and therefore having got them once, He will never wish to send them back. Hence when the souls are once released, they do not again return to saṃsāra (p. 1048).

# Beiträge zur indischen Grammatik.

Vor

#### Chr. Bartholomae.

1. Zum Gen. Plur. der r-Stämme im Aind.

Die Lösung der Frage, wie die Entstehung des Gen. Plur.-Ausgangs - rnām zu erklären sei, wird von Scheftelowitz in dieser Zeitschrift, 21. 122 in einer Weise versucht, die, wenn richtig, als weiteres Beweisstück dafür dienen kann, daß man oft unter Verkennung der einfachsten Verhältnisse geneigt ist, Schwierigkeiten da zu suchen, wo in der Tat gar keine vorhanden sind. Er verweist auf die jedem, der ein wenig von indischer Grammatik weiß, bekannte Tatsache, daß das urindische r späterhin ri gesprochen worden ist (vgl. WZKM. 21. 121), und daß derartige Prakritismen schon in den vedischen Dialekten erkennbar und wirksam gewesen sind. r habe bereits in vedischer Zeit den Lautwert ri gehabt, und: 1, Nur deshalb, weil pitrbhis wie \*pitribhis ausgesprochen worden ist, ist der Gen. Pl. der r-St. nach Analogie der i-St. gebildet. Da in der Aussprache das \*pitribhis dem agnibhis entsprach, so ist nach agnīnām ein pitrnām (gespr. pitrīnām) gebildet und der ursprüngliche gen. pl. \*pitrām verdrängt worden und entsprechend dem acc. plur. agnīn ist pitrn aus dem eigentlichen \*pitrns umgestaltet.'

Diese Erklärung von  $pit\bar{r}n\dot{a}m$  (und  $pit\bar{r}n$ ) übertrifft entschieden alles an Einfachheit, was bisher darüber gesagt worden ist. Schade, daß sie bei genauerer Betrachtung nicht standhält.

Bekanntlich ist das Vorkommen von aind.  $\bar{r}$  in der Schrift beschränkt auf vier Kasus der r-Deklination: Gen. Plur. (mit dem Aus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich zitiere genau nach dem Abdruck.

gang  $-\bar{r}n\bar{a}m$ ), Akk. Plur. mask.  $(-\bar{r}n)$ , fem.  $(-\bar{r}h)$  und neutr.  $(-\bar{r}ni)$ ; der letzte ist im Veda noch nicht bezeugt. Der Anlaß, ein besonderes Schriftzeichen für  $\bar{r}$  einzuführen, kann also doch nur bei jenen Kasusformen gelegen haben. Nun belehrt uns aber Scheftelowitz, es sei darin nicht  $\bar{r}$ , sondern  $r\bar{\imath}$  gesprochen worden. Bei der Annahme, statt  $\bar{r}$  sei späterhin zwar ri gesprochen worden, es habe sich aber die alte Schreibweise erhalten, würde man auch so noch das Vorhandensein eines besonderen Zeichens für  $\bar{r}$  begreifen. Aber nach Schef-TELOWITZ' Erklärung ist jene Annahme ausgeschlossen, da eben ihr zufolge pitīnām usw. von Anbeginn ihrer Bildung an in der zweiten Silbe nichts anderes als rī gehabt haben. Also müßte man sich die Schreibung पितृणाम pitrnám so deuten: Neben agníbhih bestand \*pitribhih, das man aber, entsprechend seiner früheren Aussprache — also in historischer Schreibweise — mit पित्भिः pitybhih darzustellen gewohnt war. Als sich nun nach dem Musterverhältnis agnibhih zu agnīnām neben \*pitribhih der neue Gen. Plur. \*pitrīnām — an Stelle von \*pitrām = griech. πατρῶν — eingebürgert hatte, da schrieb man das rī darin nicht, wie es am nächsten gelegen hätte, mit den Zeichen  $r + \bar{\imath}$ , sondern man glaubte, weil man eben gewohnt war, das ri der r-Stämme mit einem einheitlichen Zeichen darzustellen, auch für deren rī ein einheitliches Zeichen gebrauchen zu müssen, und man gewann dies, indem man das in \*pitribhiḥ (पितृभिः) übliche mit einer Längenmarke versah. So allein würde es mir begreiflich erscheinen, daß sich der Ausdruck des gesprochenen rī durch das r-Zeichen auf die genannten Kasus der r-Deklination beschränkt.<sup>1</sup> Wie Scheftelowitz über die orthographische Frage denkt, hat er uns nicht mitgeteilt.

Scheftelowitz hat bei seiner Erklärung von pitīnām auf eines zu achten ganz und gar vergessen, das ist die Quantität der ersten

<sup>1</sup> Die von Scheftelowitz, a. a. O. 122 angeführten Präsensformen mit rī: vrīṇāti neben vṛṇāti und bhrṇāti neben bhṛṇāti kommen dabei nicht in Betracht. Sie enthalten, wenn überhaupt echt, altes ī und verhalten sich zu der Nebenform wie jAwest. brīn-anha zu npers. ἐκτι-ad (aus \*bhṛṇ²); s. Βακτηοιομακ, Air Wb. 972. — Scheftelowitz' Bemerkung zu aind. śrīṇāti a. a. S. 121 gibt von dem, was bei J. Schmot, Festgruß Roth, 186 steht, keine klare Vorstellung.

Silbe. Wäre पिन्णाम nur graphischer Ausdruck für \*pitrīṇām, wie Scheftelowitz lehrt, so müßte es im Metrum den Wert dreier Längen haben, die erste Silbe wäre ja durch "Position' lang. In der Tat aber wird das Wort als Bacchius gemessen, d. i. . \_\_, und zwar im Rigveda an allen Stellen, die sich rhythmisch sicher bestimmen lassen. Bei neunmaligem Vorkommen überhaupt findet sich pitrnám fünfmal am Verszeilenende, und zwar einmal am Ende einer Gāyatrī (RV. 6. 46. 12), viermal am Ende einer Tristubh (RV. 4. 17. 17, 6. 21. 8, 7. 33. 4, 10. 88. 15). Gleiche Endung und Silbenzahl wie pitrnám und ebenfalls kurzen Sonanten in der ersten Silbe haben im Rigveda noch svásīņām und tisīņām, jenes drei-, dies zweimal bezeugt. tisīņām findet sich einmal am Ende einer Gāyatrī (RV. 8. 101. 6); svásīnām bildet an allen drei Belegstellen den Ausgang einer Tristubhzeile (RV. 1. 124. 9, 3. 1. 3, 11). Von besonderer Beweiskraft sind nun jene Stellen, darin "rnām am Ende einer Tristubhzeile steht, da diese normal auf \_\_\_ ausgeht. Es kommt ja vor, daß die neunte (drittletzte) Silbe darin lang ist; s. Oldenberg, Rigveda, 1. 64; Ar-NOLD, Vedic Metre, 204. Aber das sind unter der gewaltigen Masse ganz verschwindend wenige Ausnahmen. Da nun aber die Wörter pitīnām und svásīnām zusammen siebenmal in dieser Stellung bezeugt

¹ Auf die hohe Unwahrscheinlichkeit, daß es ein — नृशास, नृशास geschriebenes — \*nrinām, \*nrīnām ,der Männer' gegeben habe, mit der Konsonantenverbindung nr, die sonst, außer in künstlichen Wörtern, nicht vorkommt, mache ich nur nebenher aufmerksam. Freilich, nach den Vorschriften unserer Sanskritgrammatiken würde auch ein Instr. Sing. \*nrā, ein Dat. Sing. \*nre existieren; lehren sie doch, daß nār- ,Mann' ganz wie pitār- ,Vater' flektiert werde, nur daß als Gen. Plur. neben nīnām auch nīnām zulässig sei; so z. B. M. Müller, Sanskrit Grammar², § 237, wo nar-, nach pitar- dekliniert, vollständig vorgeführt wird, zuletzt Stenzler-Pischel, Elementarbuch², § 77 und Thume, Handbuch, 1. § 299.\* Wo finden sich aber die Formen nrā, nre (und wo der Gen. Sing. nuh, der ja allerdings dem gAwest. nərəš genau entsprechen würde)? Der Rigveda bietet für den Dativ nāre, für den Genitiv nāraḥ — der Instrumental kommt nicht vor —, in der späteren Sprache aber werden die Formen thematisch gebildet: narena, narāya, narasya.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Am Ende der Tristubhzeile RV. 5. 69. 2c lesen wir tisrnám; s. dazu Grassmann, Wörterbuch, 556; Arnold, Vedic Metre, 143.

<sup>\*</sup> Anders, aber auch nicht richtig, GEIGER, Elementarbuch, 17. — [In der inzwischen erschienenen achten Auflage des STENZLERschen Elementarbuchs ist die Angabe verbessert. Korr.-Note.]

sind, so muß es für ausgeschlossen gelten, daß sie für die vedischen Dichter einen anderen rhythmischen Wert gehabt haben als \_\_\_\_. Dem wird nur der widersprechen dürfen, der sich etwa auf den Standpunkt stellt, den vor einer Reihe von Jahren einmal Pischel vertreten hat, daß von einer 'wissenschaftlichen Metrik des Veda in Wahrheit noch gar nichts vorhanden sei'. Wer diesen Standpunkt nicht teilt, für den ist es ausgemacht, daß der in pitrnám auf t folgende Laut eben wegen der Messung \_\_\_ kein konsonantischer gewesen sein kann. Man halte dazu die Messung der ersten Silbe des Wortes in RV. 1. 117. 17, 5. 2. 1, 6. 9. 2, wo pitrá, pitré den Schluß einer Tristubh bilden — hinter ásivena, dadāti, ávareņa —, somit als Spondäus gelten.¹ Auch die Voraussetzung für Scheftelowitz' Erklärung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit dem dritten tr-Kasus des Wortes, dem Gen.-Lok. Du., hat es im Rigveda bekanntlich eine besondere Bewandtnis. Er findet sich, pitroh geschrieben, 20mal, und zwar immer in einer Trigtubh- oder Jagatīzeile unmittelbar hinter der Zäsur, die dabei zweimal (RV. 1. 31. 4, 140. 7) hinter die vierte, sonst hinter die fünfte Silbe fällt. Hinter der Zäsur nach der fünften in der Tristubh steht auch das einmal belegte svásroh. Das r von pitróh und svásroh, die beide nach dem Metrum  $\circ \circ =$  zu messen sind, ist nicht anders zu beurteilen als das y des an der gleichen Versstelle und mit dem gleichen rhythmischen Wert bezeugten Gen.-Lok. Du. háryoh (RV. 3. 45. 2, 4. 16. 11, 8. 33. 4); s. dazu Kirste, BB. 16. 294 ff., wo weitere Literatur verzeichnet ist, ferner Arnold, Vedic Metre, 88. Sonst ist der Kasus nur noch viermal durch mätroh belegt; der Ausgang troh darin ist RV. 7. 3. 9 sicher einsilbig; daß er an den anderen Stellen zweisilbig sei, wie auch neuerdings Arnold, a. a. O. will, ist jedenfalls nicht mit Bestimmtheit zu erweisen. - Ich bemerke bei der Gelegenheit, daß Oldenbergs Angabe über die Gen.-Lok. Du. der r-Stämme, Rigveda, 1. 374, Note, nicht zutreffend ist. Im Versausgang findet sich einzig und allein mātróh RV. 8. 60. 15, und zwar im Ausgang einer Gāyatrīzeile, die ohne Anstand als eine katalektische genommen werden darf. Arnold erkennt die Katalexe grundsätzlich an (a. a O. 7), macht aber, wie mir scheint, in der Praxis zu wenig Gebrauch davon. So stehen z. B. die Infinitive auf -adhyai, das er S.96 -adhiai gelesen wissen will, alle am Zeilenende; bei der von Arnold vorgeschriebenen Lesung bekämen alle Zeilen einen ungewöhnlichen Ausgang, nämlich 🔾 🔾 🚊 und 🔾 🔾 🚅 •

Bei der Gelegenheit möchte ich übrigens doch fragen: sind Arnold meine Beiträge zur vedischen Metrik in Ar. Forsch. 2, Stud. z. idg. Sprachgesch. 1 und BB. 15 gänzlich unbekannt geblieben? Vgl. z. B. Stud. 1. 78 No., BB. 15. 193 und Arnold, a. a. O. 102; BB. 15. 215 und Arnold, 131 (zu vástor usráh); BB. 15. 192f. und Arnold, 181 (iva); endlich Ar. Forsch. 2. 17f. und Arnold, 300 ff., wobei der Widerspruch zu 181, iva zu beachten ist.

von pitīṇām, daß पितृभि: nicht pitībhiḥ mit sonantischem r, sondern pitrībhiḥ gesprochen worden sei, scheitert an der Metrik. Ich halte es nicht für nötig, näher darauf einzugehen.

Also wird man eben doch bei der alten Deutung von pitrnám stehen zu bleiben haben. Das  $\bar{r}$  darin war "ein einheitlicher Laut", und seine "Entstehung setzt voraus, daß auch "das kurze r, aus dem es erst nach Analogie des Verhältnisses von i, u zu ihren Längen erwachsen ist" — agnībhih:agnīnām und rtūbhih:rtūnām = pitrbhih:pitrnām — "damals ... ein einheitlicher Laut war"; J. Schmidt, Kritik der Sonantentheorie, 15.

Auf die Frage nach der Abgrenzung des analogisch erzeugten  $\bar{r}$  der r-Deklination in  $pit\bar{r}n\acute{a}m$  usw. und des Ersatzdehnungs- $\bar{r}$  in \* $m\bar{r}lik\acute{a}m$ , \* $d\bar{r}lh\acute{a}h$  usw. (geschrieben  $mrlik\acute{a}m$ ,  $drlh\acute{a}h$ ) habe ich wohl nach den obigen Bemerkungen nicht nötig einzugehen; ich verweise dafür auf meine Ausführungen in ZDMG. 50. 682 ff.

## 2. Zum aind. Sandhi pratyánk sá.

In KZ. 29.500 habe ich die Regel aufgestellt und zu beweisen gesucht: "Ein zwischen Nasal und Geräuschlaut stehender arischer Verschlußlaut hatte bereits zur Zeit der arischen Sprachgemeinschaft eine bestimmte Veränderung (Reduktion) erfahren, die demnächst in den arischen Einzelsprachen zu seiner völligen Verdrängung führte". Man vergleiche dazu Wackernagel, Aind. Gramm. 1. 269 und Brugmann, Grundriß, 1.638f., der mir durchaus beistimmt. Dagegen wendet sich Scheftelowitz in dieser Zeitschrift 21. 115. Der Ausfall des mittleren Konsonanten sei vielmehr Sonderentwicklung des Iranischen. Und zum Beweis dafür heißt es alsdann: "So setzt z. B. RV. pratyank sa... ein vorind. \*pratyanks sa voraus, dagegen wäre ein vorind. \*pratyans sa entsprechend dem Aw. paityas... zu \*pratyam (bez. \*pratyam) sa geworden". Das klingt so einfach, daß man gar nicht versteht, wie Brugmann sich meiner Behauptung anschließen konnte, und daß deren Ungereimtheit erst jetzt — nach 20 Jahren —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben S. 334, Note 1.

aufgezeigt worden ist. Aber der Satz, mit dem Scheftelowitz meine Aufstellung widerlegt zu haben meint, ist eine unbewiesene Behauptung und eine unbeweisbare. Oder wie will ihn Scheftelowitz beweisen?

Die Möglichkeit, daß die urindische Auslautsverbindung n (gutt.) + Zischlaut im Sandhi wesentlich anders behandelt worden ist als die Verbindung n (dent.) + Zischlaut, bestreite ich nicht. Ob ein Wort, das in Pausa auf -n hinter kurzem Sonanten ausgeht, als Vorform ein auf .n, .nt, .ns oder .nts auslautendes Wort hat, ist bekanntlich für den vedischen und klassischen Sandhi ganz gleichgültig. Vor s- erscheint das -n unverändert oder auch mit einem sekundär entwickelten Übergangslaut t vermehrt. Das erkennt ja Scheftelowitz auch ganz ausdrücklich an, a. a. O. 118 f. Rigvedische Beispiele für diesen Sandhi habe ich KZ. 29. 509 zusammengestellt. Was sind nun aber die Gründe, die Scheftelowitz zu der Behauptung bestimmt haben, ein vor der Ausbildung des Sandhi bestehendes -ans (richtiger doch -ans!)1 hätte sich im Sandhi vor s- anders gestalten müssen als -anks (-anks), es hätte darin der Anusvāra oder der Anunāsika für den gutturalen Nasal eintreten müssen, während doch -ans und -ants durchaus die nämliche Sandhiform ergeben haben? Scheftelowitz beruft sich auf das Awest. paityaš; dem entsprechend wäre ,ein vorindisches pratyans sa ... zu \*pratyam sa ... geworden'. Aber im Awesta heißt es doch auch has ,der seiende', während man im Rigveda sán satá oder auch sánt satá (nach RVPrāt. 236) liest, 8. 43. 14. Mit diesem Beweisstück ist es also nichts. - Ich erkläre nochmals, daß ich die Notwendigkeit gleichartiger Sandhibehandlung von altem -ants und -anks keineswegs behaupte. Aber ebensowenig ist es zu erweisen, daß sie grundsätzlich verschieden behandelt worden sind.

Hätte Scheftelowitz statt  $praty\acute{a}\acute{n}$  — mit  $\acute{n}$  hinter kurzem Sonanten — vielmehr  $pr\acute{a}\acute{n}$  — mit  $\acute{n}$  hinter langem Sonanten — zum Stützpunkt seiner Theorie genommen, so wäre er jedenfalls noch besser gefahren. Im klassischen Sandhi freilich wird  $-\ddot{a}\acute{n}$  nicht anders als  $-\ddot{a}n$  behandelt. Im vedischen aber besteht ein Unterschied, und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. unten S. 341.

zwar in der Stellung vor Sonanten, wo -ān unverändert bleibt: prān eti RV. 1. 164. 38, -ān dagegen zumeist durch -ām ersetzt wird: citrám úpa RV. 4. 22. 10, ny àyām avişyám 2. 38. 3, śáśvām ápo 2. 38.6. Hält man prán eti mit citrám úpa zusammen, so kann man allerdings zu dem Schluß kommen: Das -ān von citrán (Akk. Plur. mask.) beruht sicher auf -āns; die Nasalierung in citrám ist also durch den Zischlaut hervorgerufen, der dem Nasal ursprünglich folgte; da nun prån keine Veränderung erfährt, so kann der Laut, der zur Zeit der Ausbildung des Sandhi dem Nasal folgte, kein Zischlaut gewesen sein; als man \*citráns sprach, bestand folglich noch die Form \*pránks. Der Schluß hätte eine gewisse Berechtigung, wenn der Sandhi -ām für -ān überall auf -āns beruhte. Das ist aber keineswegs der Fall. Zahlreiche Nom. Sing. mit dem gleichen Sandhiausgang setzen vielmehr -ānts voraus, nämlich mahám, das nach Lanman, JAOS. 10. 506 46mal bezeugt ist, und die Nominative auf -vām, -mām (ámavām, gómām usw.), die nach Lanman, a.a.O. 517 97mal vorkommen. Nun kann man ja allerdings den Ausweg einschlagen, zu erklären, in mahám usw. sei der Sandhi nicht ursprünglich, er sei vielmehr hier dem der Akk. Plur. nachgebildet. Die Annahme, die bei einer bestimmten Gruppe von Wörtern mit -ān berechtigte Sandhiform sei auf andere mit gleichem Pausaausgang übertragen worden, ist selbstverständlich durchaus zulässig. Aber sie ist im vorliegenden Fall nicht zutreffend. Man erwartete doch, daß sich die Übertragung auf jedes beliebige Wort mit -ān erstrecke. Allein die ursprünglich auf -ānt ausgehenden 3. Plur. sind ausgenommen, s. á vahān āśú RV. 1. 84. 18. Der Sandhi -ām erscheint für vor- oder urindisches -āns (citrám), -ānst (ayām) und -ānts (śáśvām), nicht aber für ·ānt, also nicht, wo kein Zischlaut im Spiel ist. Also ist eben doch das ursprüngliche Vorhandensein eines Zischlauts die Bedingung für den Eintritt des Sandhi.1

<sup>1</sup> Johansson freilich denkt an Zufall, IF. 14. 338f. Man erwäge aber, daß der Sandhi -ām vor Sonant im Innern der Zeile mehr als 200mal bezeugt ist, während sich -ān in gleicher Stellung nur 9mal findet; s. RVPrāt. 292 mit Oldenberg, Rigveda, 1. 428; und von diesen neun Ausnahmen fallen vier auf die 3. Plur. (gácchān, ghóṣān, vahān, sphurán).

Aus alledem könnte man folgern, oder hätte Scheftelowitz folgern können: Der Akk. Plur. \*citráns hat die antesonantische Sandhiform citrám, d. h. der schließende Zischlaut ist geschwunden. nachdem er den unmittelbar vorangehenden Zischlaut in den Anunāsika umgesetzt hatte. Der Nom. Sing. \*tvávānts (Awest. 9wāvas) zeigt die nämliche Sandhigestalt: tvåvām; das setzt voraus, daß t geschwunden, der Nasal und der Zischlaut in unmittelbare Verbindung getreten waren. Nun aber erscheint \*prånks (Awest. fraš) im Sandhi vor Sonanten als prán. Daraus ist zu schließen, daß zu der Zeit, da \*tvåvāns für \*tvåvānts gesprochen wurde, ein gleichartig entstandenes \*prans nicht vorhanden war, da man auch hier sonst den Anunasika erwarten müßte. Aber die Voraussetzung dabei ist, daß für den Sandhi der Auslautsverbindung Nasal + Zischlaut die Art dieser Laute ohne Bedeutung sei. Und das ist eben nicht zu erweisen; s. oben. Nehmen wir aber einmal an, es wäre richtig, so würde sich doch für die Verwendung von prán (eti RV. 1. 164. 38, suprán ajó 1. 162. 2), der sonst üblichen Form, noch ein besonderer Grund geltend machen lassen. -ns ergibt im Sandhi vor Sonanten -mr, vgl. yájyūmr (utá RV. 5. 31. 13) aus \*yájyūns. Danach wäre \*práns in gleicher Stellung zu \*prámr geworden. Wie in der i- und u-Deklination  $-i\dot{m}r$  und  $-i\dot{m}r$  erscheint, so verlangt man in der r-Deklination  $-i\dot{m}r$ . Das findet sich aber nur einmal: nīmr (abhi RV. 5. 54. 15). Sonst begegnet auch in der Stellung vor Sonanten die Pausaform auf -rn (s. Lanman, JAOS. 10. 429). Wackernagel, Aind. Gramm. 1. 330 gibt als Grund dafür an, man habe die Verbindung zweier r in einer Silbe gescheut. Der gleiche Grund könnte auch den Gebrauch von  $pr\dot{a}\dot{m}r$  verhindert haben. Außer  $pr\dot{a}\dot{n}$  kommt nur noch  $arv\dot{a}\dot{n}$  in Betracht (RV. 1. 104. 9, 3. 43. 1, 5. 83. 6). Hier ist ein r allerdings nicht in der gleichen, sondern in der vorausgehenden Silbe enthalten. Aber auch gegen die Aufeinanderfolge von r in zwei benachbarten Silben besteht eine gewisse Abneigung; vgl. BARTHOLOMAE, Air Wb. 582, IFAnz. 20. 170 zu ai. catura-.

Ich mache zum Schluß auf den Sandhi -h ch- (-T ) für -n s- aufmerksam. Er ist allerdings nur einmal belegbar und darum

fast in allen Grammatiken unberücksichtigt geblieben. Wir finden ihn RV. 3.35.6, wo Aufrecht arvån chasvattamám schreibt; vgl. dazu RVPrāt. 235 und 223. Er scheint mir dafür zu sprechen, daß für den Nom. Sing. der ānk-Stämme zur Zeit der Sūktadichtung allein die Form des Satzauslauts üblich war; ein \*arvånkş śaśvo wäre sicher nicht zu arvån chaśvo gestaltet worden.

Ich kann nicht finden, daß die Annahme, es sei das im Sandhi hinter -n vor s- auftretende k ein sekundärer Übergangslaut — vgl. Wackernagel, Aind. Gramm. 1. 332 — ebenso wie das t hinter -n vor s-, von Scheftelowitz irgendwie erschüttert worden ist.

Gießen, Mai 1908.

# Wilhelm Cartellieri 🕇

Allzufrüh ist am 29. Mai a. c. einer unserer ersten Mitarbeiter, der a. o. Professor der altindischen Philologie und Altertumskunde an der k. k. Universität Innsbruck, Dr. WILHELM CARTELLIERI, aus diesem Leben geschieden.

Cartellieri war einer der talentvollsten Schüler unseres großen Indologen und Mitbegründers dieser Zeitschrift. Dr. Georg Bühler. Wie hoch ihn dieser sein Lehrer schätzte, geht allein schon aus der Tatsache hervor, daß er ihm die Anfertigung der überaus schwierigen Tafeln zu seiner Indischen Paläographie in dem Grundriß übertrug. Über indische Inschriften hat Cartellieri noch in mehreren Publikationen in der Epigraphia Indica und im Indian Antiquary gehandelt. Das Hauptgebiet seiner Arbeit aber bildete die kunstvolle Poesie des sogenannten Kâvya, mit welcher sich seine in unserer Zeitschrift veröffentlichten Untersuchungen beschäftigten. Schon der erste Band der WZKM brachte CARTELLIERIS Aufsatz über 'Subandhu und Bâna', der als klassische Arbeit bezeichnet werden darf. Demselben Gebiete gehört sein Aufsatz über 'Das Mahâbhârata bei Subandhu und Bâṇa' im xIII. Bande der WZKM an.

WILHELM CARTELLIERI wurde im Jahre 1860 zu Eger in Böhmen geboren, als Sohn des Dr. med. Paul Cartellieri. Er bezog die Universität Wien im Oktober 1878, studierte hier und zeitweilig auch in Leipzig vergleichende Sprachwissenschaft und Indologie, wurde im Jahre 1884 in Wien zum Doktor phil. promoviert, habilitierte sich an der Universität Innsbruck im März 1899 und wurde im Jahre 1902 zum a. o. Professor ernannt.

Die Zahl der Arbeiten Wilhelm Cartellieris ist keine bedeutende, sie sind aber durchweg als erstklassige Leistungen zu bezeichnen. Wir werden diesem Mitarbeiter ein ehrenvolles Andenken bewahren.

Die Redaktion.

# Anzeigen.

John Faithfull Fleet, C. J. E., Ph. D., Indian Epigraphy, The inscriptional basis of Indian historical research, Oxford, at the Clarendon Press 1907 (reprinted from the Imperial Gazetteer of India, The Indian Empire, Vol. II, pp. 1 to 88).

In dem vorliegenden überaus wertvollen Büchlein bietet J. F. Fleet, wohl der erste unter den jetzt lebenden Kennern der indischen Epigraphik, eine lichtvolle Darstellung des Wesens und Wertes der indischen Inschriften für die Erforschung des so überaus schwierigen Gebietes der indischen Geschichte. Ein Überblick dieser Art, der in knappster Form zusammengedrängt die Summe eines reichen Forscherlebens zieht, muß jedem Indologen willkommen sein und darf um so freudiger begrüßt werden, als gerade die indische Epigraphik, wenn auch in ihrer Bedeutung allgemein anerkannt, doch auch jetzt noch bei uns zu den seltener kultivierten Zweigen der Indologie gehört. Wie wichtig die Pflege dieser Studien für uns alle ist, ergibt sich aus Fleets sachkundigen Mitteilungen mit überzeugender Deutlichkeit. Sind doch die Inschriften, wie er kräftig betont (p. 1 f.; p. 5 f.), bei dem Mangel echter historischer Werke fast die einzige sichere Quelle für die alte Geschichte Indiens. Das FLEETSche Buch darf und muß darum auch allen Studenten des Sanskrit auf das Wärmste zum Studium empfohlen werden und bildet die denkbar beste Ergänzung zu der von uns seinerzeit besprochenen History of India von A. F. Rudolf Hoernle (vgl. Bd. xxi dieser Zeitschrift, p. 386).

L. v. Schroeder.

Enno Littmann. Arabische Beduinenerzählungen. I. Arabischer Text. II. Übersetzung. Mit sechzehn Abbildungen. ("Schriften der Wissenschaftlichen Gesellschaft in Straßburg", 2 und 3.) Straßburg. Verlag von Karl J. Trübner. 1908. viii + 58 und xi + 57 S. M. 14.—.

In der langen Reihe der in den letzten Jahren so zahlreich erschienenen Publikationen aus der modernen volkstümlichen Literatur der Araber nehmen diese fünf von Littmann mit der von mir wiederholt gerühmten Sorgfalt und Sachkenntnis herausgegebenen und übersetzten Geschichten eine eigene Stellung ein. "Beduinen erzählungen sind sie nur insofern, als sie einem Vorfahren des Vermittlers vor etwa 60 Jahren in den Zeltlagern ostjordanischer Beduinen erzählt wurden; auch sind sie dem Inhalte nach im ganzen beduinischen Milieus. Die Sprache dagegen ist angeblich ,literarisch', zeigt aber eine ganze Menge vulgärer Anklänge und Formen. Offenbar haben also diese Erzählungen sprachlich, und vielleicht auch inhaltlich, eine Wandlung mitgemacht, die wohl auf das Konto des ersten Gewährsmannes, seine Halbbildung und Befangenheit in unbeduinischen Anschauungen zu buchen sein werden. Trotzdem wohnt diesen Texten ein hoher philologischer und stoffgeschichtlicher Wert inne und Littmann verdient für ihre Veröffentlichung unseren Dank. Gerade im gegenwärtigen Augenblicke ist der Wert dieser Publikation umso höher, als die Texte aus derselben Gegend stammen, die Music in seinen Reiseberichten aus Arabia Petraea schildert, so daß viele Einzelheiten durch des kühnen Reisenden Darstellung, namentlich im dritten Bande, der den ethnologischen Reisebericht enthält, in ein helleres, manchmal auch anderes Licht gerückt sind. So wird wohl auch Littmanns Bemerkung. Übers. S. vi, betreffend die bei den Beduinen angeblich herrschende ,laxe Moral' durch Musiks Darlegungen der betreffenden Verhältnisse, Ar. Petr. III, 175, widerlegt, und die bezüglichen Stellen in L.'s Texten sind wohl aus dem Stil dieser Literaturgattung, vgl. 1001 Nacht usw., zu erklären. Übrigens sind Littmanns Ausführungen in der Vorrede zur Übersetzung bei aller Knappheit von besonders instruktiver Klarheit und tragen, wie auch das Glossar zum ersten Teil, in hohem Maße zur Erhöhung des Wertes bei, den wir den Texten wie auch der Ubersetzung zubilligen müssen.

R. GEYER.

J. S. SPEYER. Studies about the Kathāsaritsāgara. Amsterdam 1908. (,Verhdlg. d. k. Akad. d. Wiss. zu Amsterdam'. Lit. Abtlg. Neue Reihe. Teil vm, No. 5.) Gr.-8°, 178 S.

Diese Studien beschäftigen sich nicht mit dem Inhalte des "Ozeans der Ströme der Erzählungen', wie man nach der Beliebtheit, deren sich gegenwärtig Untersuchungen über die Herkunft und Wanderungen orientalischer Geschichten erfreuen, vermuten könnte, sondern sind philologisch-kritischer Natur. Bekanntlich wurde der Anfang des K. von Brockhaus schon im Jahre 1839 publiziert, das Ende allerdings erst 1866, und trotzdem Brockhaus seiner Ausgabe keinen kritischen Apparat beigab, war die allgemeine Meinung wohl die, daß er seine Aufgabe in vollkommen zufriedenstellender Weise gelöst habe, so daß auch das Petersburger Wörterbuch das Werk des sächsischen Gelehrten als zuverlässige Quelle benutzte und Tawner darnach seine ausgezeichnete Ubersetzung anfertigte. Von dieser günstigen Meinung wird man nach dem, was Speyer auf Grund einer gewissenhaften Vergleichung dieser editio princeps mit der des Durgaprasad (Bombay 1889, 2. Aufl. 1903) ermittelt hat, wohl zurückkommen müssen, obgleich auch dieser Ausgabe, als einer indischen, eine varietas lectionis fehlt und daher eine der Wichtigkeit des Werkes entsprechende ein Desideratum der Zukunft bleibt. Derjenige, der diese Arbeit unternehmen wird, darf sich übrigens nicht auf die Handschriften allein stützen, sondern muß auch die Brhatkathamanjari des Ksemendra heranziehen, die bekanntlich, ebenso wie Somadevas "Ozean", ein Auszug aus Guṇāḍhyas größerem Werke, der Brhatkathā, ist, ja er wird noch eine dritte, in jüngster Zeit aufgefundene Version den Brhatkathäślokasamgraha berücksichtigen müssen, obgleich dieses Résumé, nach dem wenigen was bis jetzt davon bekannt geworden ist, einen andern Grundtext zu repräsentieren scheint. Freilich ist Kşemendras Werk, das nur ein Drittel des Umfangs des K. erreicht und noch dazu in einer schlechten Ausgabe vorliegt, nur mit Vorsicht zu benutzen, aber trotzdem möchte ich dasselbe nicht so tief stellen als es Spexer tut, dessen Sympathien augenscheinlich auf Seiten Somadevas stehen. Gerade die Flüchtigkeit, mit der Kşemendra vorging, ist meines Erachtens ein Präjudiz für die Annahme, daß er sich nicht damit aufgehalten haben wird, Ordnung in der logischen Reihenfolge der Ereignisse, wo sie im Original nicht vorhanden war, herzustellen (vgl. S. 33 f.), während dies viel eher Somadeva, der mit Bedacht arbeitete, zuzutrauen ist; und wenn selbst dieser letztere manche Geschichte zweimal erzählt, so wird das im Original ebenfalls der Fall gewesen sein (S. 36). Bei dem Charakter solcher Fabelsammlungen ist das sogar etwas ganz Natürliches und man darf sich daher bei ihrer Rekonstruktion nicht allzusehr von inneren Gründen leiten lassen.

Interessant sind die Erwägungen, auf Grund deren Speyer die Abfassung des Grundwerkes auf ca. 400 n. Chr. verlegt (S. 44 ff.), und ich glaube kaum, daß sich Ernstliches gegen diesen Ansatz wird vorbringen lassen, obgleich ich dem Faktum, daß sich ein und derselbe Vers im Kathäsaritsägara, im Tanträkhyäyika und im Mudräräkṣasa findet (S. 51 f.), nicht allzuviel Gewicht beilegen möchte, da der darin ausgedrückte Gedanke ein Gemeinplatz zu sein scheint.

Sehr dankenswert ist die Liste der Stellen, an denen die neue Ausgabe offenbar den richtigen Text gibt (S. 94—153), sowie das Verzeichnis eigener Konjekturen (S. 154—173) des Verfassers, der wohl vor allen berufen wäre, den zahlreichen Freunden indischer Erzählungskunst die Arbeiten der beiden kashmirischen Dichter in endgültiger Form vorzulegen.

J. KIRSTE.

# Kleine Mitteilungen.

Das Tocharische und die Charri-Inschrift. — In der von H. Winckler entdeckten, einem indogermanischen Stamme der Charri zugeschriebenen Inschrift aus Boghazköi erscheinen bekanntlich die Namen der indischen — und gewiß schon indopersischen — Götter: Mitra, Varuna, Indra, Nåsatya (= Açvinen). (Vgl. Mitteilungen der Deutschen Orientgesellschaft zu Berlin, Dezember 1907, No. 35, p. 51). Die hochbedeutsame, aus dem 14. Jahrhundert v. Chr. stammende Inschrift zeigt bei dem Namen des Mitra, resp. auch (V)aruna, ein merkwürdiges Suffix aššil, resp. aššiil oder aššiel, bei dem der Nåsatya (našaattiia) ein Suffix anna. Über diese bemerkte Eduard Meyer in seiner lichtvollen Abhandlung "Das erste Auftreten der Arier in der Geschichte" (Sitzungsberichte der Kön. Preuß. Akademie der Wiss., Gesamtsitzung vom 9. Januar 1908) p. 16: "Die Suffixe aššil und anna müssen der chetitischen Sprache angehören und werden wohl in Zukunft von hier Aufklärung finden."

Inzwischen haben Dr. E. Sieg und Dr. W. Siegling in gewissen aus Turfan stammenden Manuskripten mit Brâhmîschrift eine bisher unbekannte indogermanische Sprache nachgewiesen, welche sie als "Tocharisch, die Sprache der Indoskythen", bezeichnen, während R. Pischel sie vielmehr "eine Sprache der Indoskythen" nennen möchte (vgl. Sitzungsberichte der Kön. Preuß. Akademie der Wiss., Gesamtsitzung vom 16. Juli 1908, p. 915 ff.; p. 934). Diese Sprache zeigt einen mit dem Suffix aśśäl gebildeten Komitativus und im Nominativ Pluralis ein Suffix añā (vgl. a. a. O., p. 922—924).

Es springt in die Augen, daß diese Suffixe jenen Charri-Suffixen aššil, aššiel und anna sehr naheliegen, und es paßt der Bedeutung nach für aššil aufs beste der Komitativus, für anna der Nominativ Pluralis. Einen Dual scheint das Indoskythische, resp. Tocharische, nicht zu kennen (s. a. a. O., p. 922), daher dafür natürlich der Plural eintreten muß. Die respektive Stelle der Charri-Inschrift läßt sich, wenn wir die erwähnten Suffixe mit denen des Tocharischen identifizieren, ganz bequem übersetzen: 'Die Götter mit Mitra zusammen, die Götter mit Varuna zusammen, der Gott Indra, die Götter Nåsatya' (Plural), resp. 'die Nåsatya genannten Götter.'

Es liegt darnach wohl nichts näher als die Frage: Sprachen nicht auch die sogenannten Charri im Reich Mitani ,eine Sprache der Indoskythen'? Waren nicht auch sie ein indoskythischer Stamm?

L. v. Schroeder.

Aḥhû bêlû eklim. — In Band xxi, S. 11 ff. dieser Zeitschrift bespricht Hrozny die Kaufverträge auf dem Obelisk des Maništusu, Königs von Kiš. Hiebei hebt er hervor, daß auf die Aufzählung der Eigentümer der verkauften Felder noch jeweils eine Reihe von Namen folgt, die als aḥhû bêlû eklim, also als 'Brüder der Eigentümer des Feldes' bezeichnet werden. H. sagt hiezu: 'Ihre Namen werden hier einfach, ohne jede Bemerkung, hinter denen der Eigentümer des Feldes verzeichnet. . . . Sie sind keine Eigentümer des Grundstückes, sie haben bloß ihr Geld in diesem investiert, und es wird daher den eigentlichen Besitzern des Grundstückes, die die Kaufsumme erhalten, überlassen, sich ihrerseits mit ihren Associés abzufinden.

Diese Auffassung scheint mir juristisch nicht gut haltbar. Denn wenn diese "Associés" direkt mit dem Käufer in Verbindung treten, dann muß sie dieser auch selbst abfinden, und es müßte etwas davon im Vertrage stehen; sind sie aber lediglich mit den Eigentümern in einem persönlichen Rechtsverhältnisse, dann ist ihre Nennung im Kaufvertrage zwecklos, um nicht zu sagen widersinnig.

Es liegt m. E. hier vielmehr ein Fall des in den orientalischen Rechtssystemen ebenso wie z. B. im älteren deutschen Recht verbreiteten Retrakt- (oder Einstands-) rechts vor. Vgl. z. B. Lev. 25, 25: ,Wenn dein Bruder in Armut gerät und verkauft von seinem Besitze, und es kommt ein Rückkaufsberechtigter ('yz' "Verwandter"), so soll er rückkaufen, was sein Bruder verkauft hat.'

Nehmen wir nun an, daß ein analoger Rechtssatz auch in Babylonien galt — bei Hammurabi steht freilich nichts davon — so dürfen wir in den a. b. e. eben die einstandsberechtigten Verwandten (מאלים) sehen, die durch Mitunterzeichnung des Vertrages auf die Ausübung ihres Rückkaufsrechtes verzichten, womit also der Kauf unanfechtbar wird. So erklärt sich alles aufs Beste.

F. CALICE.

### Berichtigungen.

In meiner zweiten Abhandlung 'Zur orientalischen Altertumskunde' über 'Die arabischen Papyrusprotokolle' (Sitzungsberichte der kaiserl. Akademie der Wissenschaften, phil. hist. Klasse, 161. Band, 1. Abhandlung) sind Druckfehler stehen geblieben, die durch die bedingte Eile der Drucklegung entschuldigt werden mögen. Außer dem a. a. O., S. 103 bereits gegebenen Verzeichnisse trage ich hier noch folgende Berichtigungen nach:

S. 10, Z. 5 v. o. l. بمصر. — S. 15, Z. 6 v. o. l. وياتى. — S. 15, Z. 10 v. o. l. نكرهه . — S. 14, Z. 1 v. u. l. ه٠٠٠. — S. 15, Z. 4 v. u. l. تقدمت . — S. 18, Z. 17 v. u. l. ديبور كه . . — S. 25, Z. 9 v. o. l.: ,und als el-Mamûn seinen Bruder el-Ķāsim der Nachfolge verlustig erklärte und . . . ' Durch den Ausfall der Worte ist der Sinn meiner Beweisführung entstellt worden; ich wollte die besondere Wichtigkeit des Ţirâz durch eben dieses Beispiel in zweifacher Weise belegen: durch den Verlust desselben und durch die Verleihung des Rechtes auf denselben, die mit der Entfernung und Einsetzung der Thronfolger verbunden waren. — S. 33, Nr. 16 ist das zu tilgen. — S. 34, Z. 3 v. u. l. Awwâm. — S. 39, Z. 11 v. o. ist zu ناطاهرين hinzuzufügen: (sic!). Die Vorlage des Stickers hatte offenbar الطاهرين was auch aus der schlechten Zeichnung hervorzugehen scheint.

J. VON KARABACEK.

## Berberische Studien.

Von

### Hugo Schuchardt.

#### II.

### Zu den arabischen Lehnwörtern.1

Keinem der beginnt berberische Texte zu lesen - falls es nicht gerade tuaregische sind, kann es entgehen dass hier die Zahl der arabischen Lehnwörter Legion ist; aber er wird zunächst nur den Eindruck einer gewissen Eintönigkeit empfangen und erst allmählich erkennen wie mannigfache und auch wie schwierige und wichtige Probleme mit ihnen verknüpft sind. Bisher hat man diese nur gelegentlich beachtet; besonders verdanken wir Stumme, der keine solche Gelegenheit vorüber gehen lässt, manche feine Bemerkung. Den Titel ,Les mots arabes passés en berbère' trägt ein Aufsatz R. Bassets in der Nöldeke-Festschrift von 1906 (S. 439-443); aber er bildet einen allzu bescheidenen Ausschnitt aus einem sehr grossen Ganzen. Wenn Basset sich in so engen Grenzen hält, ,sans aborder une étude d'une grande importance et qui est encore à faire, celle de l'influence de l'arabe sur les dialectes berbères', so erinnert er uns daran dass keiner wie er die Eignung und die Mittel besitzt diese Aufgabe zu bewältigen, die für den Berberologen nicht nur eine nahe liegende, sondern vielleicht die nächst liegende ist. Möge nun die Saumseligkeit der Berufenen als Entschuldigungsgrund für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wo kein Gewährsmann genannt ist, hat als solcher zu gelten für das Zenaga Faidherbe '77, für das Tuaregische (Md. der Taitoq) Masqueray '93, für die Md. von Dž. Nefusa Motylinski '98, für das Šilhische Stumme '99, für das Rifische Basset '99, für das Zuawische, die kabylische Hauptmundart Huyghe '01, für die Md. von Ghedames Motylinski '04, für das Šawi Huyghe '06, für das marokkosche Mazigh (Tamaziyt) C. Kaoui '07.

die Voreiligkeit des Unberufenen dienen, welcher einige allgemeinen Erwägungen und einige besondern Hinweisungen darzubieten wagt.

Ich knüpfe an Bassets Beitrag an. Er teilt die arabischen Lehnwörter des Berberischen in zwei Klassen: 1) berberisierte und 2) solche die ihr arabisches Aussehen gewahrt haben. Als eine scharfe vermag ich diese Zweiteilung nicht zu erkennen; wie auf andern Gebieten, so hat gewiss auch hier die Anpassung fremden Sprachgutes sich in sehr verschiedenem Grade vollzogen. Die Bedeutung, die grammatische Form, die Lautgestalt brauchen ja nicht die gleiche Beweglichkeit aufzuweisen. In der Tat hält sich Basset auch nur an das zweite Kriterium (von den Wörtern der zweiten Klasse sagt er: ,le seul changement provient des modifications phonétiques') und von besonderer Wichtigkeit erscheint ihm die Behandlung des arabischen Artikels. Aber auch hier werden Mittelstufen bemerkt. Es beruht natürlich auf Übereinkunft ob man mit Stumme (Hdb. S. 35f. Anm.) ,berberisiert' nicht nur diejenigen Nomina nennt bei denen der arabische Artikel durch den berberischen¹ ersetzt ist (wie a-ržli Fusssoldat | er-redili), sondern auch die ,welche bei festbleibendem arab. Artikel berber. Diskriminanten erhalten' (wie ta-l-hfift Flintenkugel) el-hafīfa). Bildungen der letztern Art sind wohl nicht ganz so selten wie Basset S. 439 Anm. 3 andeutet; sie kommen neben den entsprechenden mit ganz arab. oder ganz berb. Artikel vor, z. B. šilh. tü-l-girga't = l-girga't Nuss; mar.-maz. ta-l-qerqubt ind. : el-qerqub koll. Nuss und šilli. ta-le- $t_s$ int (St.) = zuaw. ta- $t_s$ inat. Apfelsine; mar.-maz. ta-l-vert = zuaw. ti-vordet, Rose; šilh. ta-li-ždîd w.: liždîd m. neu (vgl. Stumme Hdb. § 63). Wenn nun vom arab. Artikel - ال zum weibl. Artikel ta- des Berb. ein Sprung führt, so ist er mit dem männl. a- anscheinend durch einen Übergang verbunden: ahaddad | al-haddād Schmied; a-ržli | ar-redžli. Dabei müsste aber angenommen werden dass in dem Arab. welches zugrunde liegt, das a noch seinen reinen Klang besass, wie das in dem Spaniens der Fall war (Peter von Alcala schreibt al), das die zahlreichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich spreche von einem berberischen "Artikel" im Sinne der ursprünglichen Funktion (s. Berb. Stud. 1, 246).

span. und port. Substantive mit al- lieferte. In den maghr. Mdd. jedoch erscheint seit lange der Artikel als el- (l-, le-) und in gleicher Gestalt weisen ihn die Lehnwörter des Berb. auf. Nur ganz ausnahmsweise findet sich al-, z. B. šilh. albürrük Bude, albüṭṭā Flasche¹; und so werden wir dieses in a-l- (vgl. den Pl. i-l-bĕṭṭātēn) zerlegen müssen, d. h. hierin ebenso eine Verknüpfung des berb. mit dem arab. Artikel erblicken wie in dem vorher erwähnten ta-l-. Auch in šilh. adār Nachbar steckt a-l-; es ist } arab. الحال , aber šilh. ažarif Flussufer arab. عرف. Und keine andere Erklärung ist zulässig für das nicht seltene arr- neben rr- im Šilh., wenn auch hier eine Lautneigung förderlich gewesen sein mag (vgl. Stumme Hdb. § 52). Eine grosse Mannigfaltigkeit zeigt der Anlaut von الرطال in den berb. Mdd.:

silh. silh. mar.-maz. zuaw. sawi (ohne (Stumme) (C. Kaoui) (Olivier) Artikel) Sg. ar-ratl, maghr.  $er-rtal^2$   $r-ratl^4$ , er-retel a-rdel a-rdel rdel r-rdal, ar-rdal usw. Pl. al-artal ,  $er-rtal^3$  r-rdal er-retal er-retal er-retal i-rdelen ardal.

¹ Stumme setzt zu algâmu (algâmu) Gebiss des Pferdes das arab. اللحاء mit einem Fragezeichen, welches ich nicht verstehe. Es kann sich doch nur auf den Artikel beziehen; kommt dieser aber hier in Betracht? Wir müssen a-lgâmu abteilen wie a-ržli; das g statt dz weist auf eine frühe Entlehnung, und wie sehr sie eingebürgert ist, ergibt sich aus der vokalischen Endung im Sing.; aus dem Plur. i-lgûma (vgl. äg.-arab. lugum, algima) ist, nach Analogie von i-gûţa: Sing. a-gâţu; i-sûfa: Sing. a-sâţu usw., a-lgâmu statt a-lgam (so hat C. Kaour für das mar. Maz. = šilh. a-lzam) gewonnen worden. — Das Fragezeichen Stummes bei القوص heben alkáusu Baumsichel gilt dem Substantiv selber; das k für q — das Berb. hat sonst (e)l-qus — stimmt allerdings bedenklich; hat sich etwa arab. كنسي Bäume beschneiden eingemischt? — Zu alku oder alkûu Mauerloch, Nische bemerkt Stumme nichts; man denkt an span. alcôba oder franz. alcôve.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die ,umgesprungene' Form scheint nicht allen maghr. Mdd. eigen zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ich habe kein direktes Zeugnis für diese Form, auf die mich die berb. Formen weisen. Da wo man *l-esyāq*, *l-erzāq* usw. (Plurale افْعَال) sagt, wird man auch *l-erṭāl* sagen.

<sup>4</sup> Auch p-råft. Zu dem Wechsel zwischen f und d welcher hier ersichtlich ist, bemerke ich vorderhand dass er nicht bloss in arab. Lehnwörtern, wie silh.

Nicht überall entsprechen sich der Artikel des Sing. und der des Plur.; zu a-rdel: er-redal vgl. šilh. a-lžam: el-ležuma (C. Kaoui).

Es wäre nichts als Formalismus wenn man sagte, die arab. Wörter seien zum Teil ohne Artikel ins Berb. eingedrungen und hätten hier den berb. Artikel angenommen. Insofern überhaupt in berb. Mdd. arab. Lehnwörter ohne den einen wie den andern Artikel vorkommen, so sind sie zu beurteilen wie die echtberb. Wörter welche eines solchen entraten. Nach Stumme Hdb. S. 25 f. kennt das Šilh. keine artikellosen arab. Nomina. Das Kabyl. scheint sich ebenso zu verhalten. Huyghe (Dict. kab.-fr. S. xvi) drückt sich folgendermassen aus: "Un nombre considérable de substantifs empruntés à l'arabe sont employés en kabyle avec l'article el. Cet article a été retranché, bien que parfois [dieses Wörtchen bringt eine gewisse Unsicherheit in die Sache] il en soit venu à faire partie intégrante du mot kabyle. Ainsi, bien que l'on prononce toujours lah'murga, lencir, il faudra chercher h'murga, ncir, etc. (h' = h, c = s). Olivier hatte gesagt: (Dict. fr.-kab. S. iv) ,... pour la plupart des noms qu'ils ont empruntés à l'arabe, les Kabyles conservent l'article el; exemple el mouth, la mort. Ils le prononcent quelquefois assez légèrement, faisant à peine sentir l'1; exemple lmichmach, l'abricot. Nous l'écrirons tantôt de cette manière, tantôt de l'autre, selon que la prononciation l'exigera. Wenn nun dem l- Stummes vor den Mondbuch-

lfoddå, mar.-maz. elfeddet, zuaw. lfetta (Basset Nöldeke-Fschr. S. 442 f.; so hat in der Tat Olivier, aber Huyghe: fedda) Silber, sondern auch in echtberb. Wörtern auftritt, wie tuar. zuaw. adu, dž-nefusa, bougie atu Wind (Basset Man. kab. S. 7; Dial. berb. S. 22 f; Zenatia i, 3; Belkassem Cours de l. kab. S. 222 Anm. 1). Und dass er nicht bloss mundartlich ist, sondern ihn auch ein und dieselbe Md. in verschiedenen Formen des gleichen Stammes kennt; so um das jenem Substantiv verwandte Verb zu nennen, zuaw. erdel leihen, artal (ardal) Darlehn. Das hängt, soviel ich sehe, mit der Verdopplung inlautender Konsonanten und dem t- von Habitativformen zusammen, worüber ich bei einer andern Gelegenheit mich ausführlich zu äussern gedenke. Jetzt will ich nur noch hinzufügen dass wenn im Span. und Port. arab. b nicht bloss mit t, sondern auch mit d wiedergegeben wird (Dozy und Engelmann Gloss. S. 19), das auf berb. Einfluss zu deuten scheint; so finden wir gerade für طل عليه altport. arredel neben arretel (s. Ztschr. f. rom. Phil. '08, 469).

staben' auch bei Olivier l- entspricht, so bietet letzterer bei Assimilation des l- an einen folgenden Dental nicht selten den gedoppelten (gedehnten) Konsonanten wie Stumme, nur mit dem anlautenden e-, z. B.  $ennagus = nn\bar{a}q\dot{u}s$ ,  $errekab = rrk\dot{u}b$ , meistens aber, und ich denke bei den Nichtliquiden regelmässig, den einfachen, z. B. denub = dd'mb,  $t_sefah = ttffah$ , t'am = tt'am, sebah = ssbah, doch auch nuages (Pl. von ennagus) = nnuåqës, resas = rrsås. Vielleicht handelt es sich nur um eine mangelhafte Wiedergabe der Aussprache; liegt aber wirklich der einfache Konsonant vor, so gewiss nicht infolge der Unterdrückung des Artikels, sondern infolge der Vereinfachung des gedoppelten. Diese erklärt sich leicht, sie wird in gewissen Fällen auch da eintreten wo die Dopplung noch herrscht (simm steht sogar bei Stumme als Variante von ss'mm). Die Pluralformen bestätigen grossenteils die eben gemachte Annahme, nämlich dann wenn aK<sub>1</sub>K<sub>2</sub>āK<sub>3</sub> zugrunde liegt, also l- nicht assimiliert wird, z. B. šeyol:  $l\check{s}u\gamma al\ (OL) = \check{s}\check{s}\gamma ol: la\check{s}\gamma \hat{a}l\ (St.);\ suq,\ lsuaq = ssûq,\ lasuåq\ (vgl.\ er$ roh: lruah usw.). 1 Nach dem oben (S. 353 f. Anm. 4) Gesagten kann dd durch (t)t vertreten werden; so lautet denn das šilh. ddamen Bürge im Zuaw. tamen Pl. tuamen. Wenn es aber im Šawi statt dessen heisst damen: tuamen, so erklärt sich das aus der Verwendung des berb. Artikels im Sing., des arab. im Plur., wie sie bei diesem Worte deutlich vorliegt in šilh. a-demman: ed-damen? (C. Kaoui). Vgl. oben a-rdel, erredal. Auf dieses Verhältnis (t)t- (urspr. dd-): -d- (urspr. -d-) gründet sich gewiss erst das andere: (t)t- (urspr. -tt-): -d- (urspr. t-), das wir in der zuaw. Numerusdeklination wahrnehmen:

¹ Wie diese Plurale mit l- genaue Abbilder arabischer sind (s. S. 353 Anm. 3), so entsprechen auch arabischen mit l- und epenthetischem e vor K<sub>1</sub> K<sub>2</sub>V (z. B. lebnât<sub>s</sub> neben èlbnât<sub>s</sub> Marçais Le dialecte arabe parle à Tlemen S. 116f.) berberische wie šilh. lemnašir zum Sing. elmenšar Säge (C. Kaoui). Freilich kommt im Berb. le- (li-) im Sing. und Plur. in weiterer Ausdehnung vor. So gibt z. B. C. Kaoui šilh. mar.-maz. leqlem (Pl. leqlum) Schreibfeder an, während es bei Marçais a. a. O. heisst: .jamais leqlém' (sondern elqlém).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das doppelte m geht mit dem einfachen d zusammen und umgekehrt; vgl. die Habitativformen demmen und tamen von zuaw. demen Bürge sein.

```
tadein Tiegel, mit berb. Art. adagin
taq Fenster Pl. leduaq (Olivier); Dem. taduiqt (Huyghe) zum
Pl. tuiqan
tarf, terf Seite Pl. adraf (Hu.), ldruf (Ol.)
tir Vogel Pl. diur (Hu.), lediur (Ol.).
```

Es trügt also der Schein als ob der Sing. des Artikels entbehre. Wenn Stumme danient Garten dem arab. בילים gleichsetzt, aber den Pl. žžnůin oder žžnůnüt إلجنانات oder الجنانات, so ist allerdings in der ersten Form das l des arab. Artikels nicht enthalten, wie das bei  $ad_{z}ar$  (s. oben S. 353) der Fall ist, sondern  $d_{z}n\ddot{a}nt$  steht für  $t-\check{z}n\ddot{a}n-t$ , hat also den berb. weibl. Artikel; übrigens verzeichnet Stumme an anderer Stelle auch die Singularform žžnan. — An das was ich aus meinen Quellen geschöpft und hier dargelegt habe, vermag ich das zweite von Basset Nöldeke-Fschr. S. 438 für den Übertritt des arab. Artikels gegebene Beispiel nicht zwanglos anzuschliessen: .arabe ملك, domaine, plur. املاك, en berbère melk ملك pl. lmelak الملاك. Ich erwartete lmelk (so Olivier u. ,propriété'; Stumme: lmilk; C. KAOUI: elmelk, elmulk): lemlak, vom arab. Pl. amlāk, mag derselbe auch im heutigen Maghr.  $m(e)l\bar{a}k$  lauten (s. vorhergehende Seite). Diesem entstammt šilh. amlak (von C. Kaour als Sing. gebucht und zwar u. ,propriété' als ,droit de possession'). Die Form amellek (bei OLIVIER u. ,possession') weist den berb. Artikel auf, ist aber vielleicht durch den arab. Plur. beeinflusst worden, da hier Singular- und Pluralbedeutung ineinander schwanken. Huyghe gibt melk ,ohne Plur. mit letzterer an.

Aus dem früher Gesagten darf nicht geschlossen werden dass der berb. männl. Artikel des Sing. nur auf dem arab. al beruhen, nicht auch aus einem anlautenden a des Nomens selbst umgedeutet sein könne. Die Zusammensetzungen mit abu- (arab. 91, gew. 91, wie auch berb. bu-) haben im Zuaw. grossenteils i- im Plur., z. B. abuqdam Fusstritt: ibuqdamen. Und ebenso liegt der Ursprung des weibl. Artikels aus der ersten Stammsilbe eines arab. Wortes in einigen Fällen deutlich vor, so:

```
زبدية { rif. $abdi$ Schüssel } زبدية { šilḥ. tayŭrit Freudentriller } زغاريط { dž.-nef. tekura (sonst berb. a-šaqur) Beil شجرة Pl. شجوة { zuaw. $ežera: $ežur (Ol.), tedira: tdiur (Hu.) Baum } zuaw. tabaqit Schüssel (s. unten S. 365).
```

In dem vorletzten Worte wirkte Dissimilation mit, die anderseits zu b.-menacer seddzert (JA'85, 1, 150), šilh. mar.-maz. essedzret (C. Kaoui), tuar, tesevert führte; oder es fielen  $\check{s}$  und  $d_{\check{z}}$  in  $\check{s}$  zusammen: zenaga (e)ššar. Die analoge Umgestaltung eines romanischen Wortes habe ich Berb. Stud. 1, 250 Anm. erwähnt. — Auch das stammhafte -t im Auslaut von arab. Wörtern ist gelegentlich als weibl. Geschlechtszeichen behandelt worden. Arab. lhānūt ¦ šilh. tahânu-t Pl. tiháyna und männl. ahânu Pl. iháuna ist von Stumme Hdb. § 35 besprochen worden. Ganz ähnlich verhält es sich mit šilh. lhangt Traube Pl. l(a)hnûq, wozu Stumme bemerkt: ,arab., doch welches Wort? Es ist kein anderes als عنقود Traube (so auch Lerchundi: 'anqōd, aber die Hélot haben عنقد 'anged) und auch in unveränderter Gestalt lebt das Wort noch im Berb. fort, wenigstens im Sawi: 'angud, auch i'angut (aus dem Pl. i'angat) Traube, zuaw. 'angud Schnur für die Mützenquaste.2 Wegen h für 'verweise ich auf Marçais MSLP 14, 106, dem zufolge dieser Übergang in den maghr, und in andern arab. Mdd. sehr gewöhnlich, auch dem Anlaut nicht fremd ist; wir finden ihn noch in šilh. ahšuš Hütte مشوش, was sich an das von Marçais angeführte oran. hösäis kleine Zelte = عشایش anschliesst. Noch in andern

¹ Ich will hier noch zwei ähnliche Fragen Stummes beantworten: ljeruzan Fransen wird auf einem altspan. freso Franse beruhen, das zunächst einen arab. Plur. \*ferūz (wie felūs Geld u. ä.) ergab, und ligīliis Nachttopf eignet dem Arab. in der Gestalt צֿוֹעט gellūs (s. Lerchundi u. 'bacín'), worin ich ein germ. Glas vermute im Sinne von Harnglas. Nordische Ärzte würden die Sache und das Wort eingeführt haben. Doch bleibt zu erwägen ob es nicht vielmehr mit mar.-arab. gellūs Stand (des Jägers) von בוום niedersitzen sich vereinigen lässt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So geht auch zuaw. tam'anai' Pl. tim'unaie (Olivier hat u. "poutre' und "solive' Gamanaig: Gimuaie) Balken auf arab. amūd (= 'amūd) Stütze, Holzpfeiler, Balken Pl. anamīd, (äg. Spiro) 'amānīd, \*am'ānīd zurück.

Fällen hat sich der konsonantische Auslaut eines Substantivs dem weibl. -t angeglichen, so šilh. lferdáut Paradies } الفردوس (Stumme).

Soweit sich völlig berberisierte und noch fremdartig gebliebene Lehnwörter überhaupt scheiden lassen, werden sich grossenteils jene als die älteren, diese als die jüngeren erweisen. Ich sage: grossenteils; denn Basset (der übrigens die Überflutung Nordafrikas durch die B. Hilal im 11. Jhrh. mit Recht hier als epochemachend ansehen wird) fasst den Zusammenhang zwischen dem Grad der Wortanpassung und der zeitlichen Verschiedenheit als einen zu absoluten auf. Gerade die in den Vordergrund gerückte Behandlung des arabischen Artikels ist für die ältere oder jüngere Entlehnung des mit ihm verbundenen Wortes keineswegs massgebend. Auch wenn wir die etwaigen begrifflichen und lautlichen Abänderungen dieses Wortes selbst gar nicht in Rechnung ziehen wollen, so dürfen wir doch nicht übersehen dass oftmals der Artikel hier diese, dort jene Gestalt hat (z. B. šilh. [C. Kaoui] el-menšar Säge, le-ždid neu, mar.-maz. a-menšar, u-ždid, zuaw. a-menšar, a-dzdid) und dass auch in derselben Sprechweise Unstimmigkeit zwischen Sing. und Plur. vorkommt. Aber über die gesamte Masse der Lehnwörter hin hat sich die Erwägung zu erstrecken dass früh Aufgenommenes mehr oder weniger unverändert geblieben und anderseits in jüngster Zeit Aufgenommenes stark entstellt worden sein kann. Es wirken eben noch andere Umstände bestimmend ein, vor allem die Begriffsklasse eines Wortes. Feste und allgemeine Einrichtungen wie Religion und Rechtspflege schützen gern die Wörter die zu ihrer besondern Verfügung stehen, in ihrer Lautgestalt, und wiederum wechselt solche oft sehr stark bei Bezeichnungen für gewisse Gegenstände der sinnlichen Beobachtung die gleichfalls überall verbreitet sind. Dieses geschieht allerdings mit Erbgut sowohl wie mit Lehngut, und zwar wesentlich vermittelst Wortmischung. Im Romanischen gibt es wenig Wörter welche so auffällig bunte Wandlungen durchgemacht haben wie das alte für Eidechse: lacerta; und da diese in der Natur und den natürlichen Bedingungen des Tieres begründet sind, so habe ich sehen wollen ob sich im Berberischen nicht etwa Ähnliches ereignet hat, und ich bin nicht ganz enttäuscht worden. Das Chamäleon heisst im Arab. حربانة, حرباية , حرباية Marokko scheint dies, Lerchundi zufolge, nicht üblich zu sein); das Wort ist ins Berberische eingedrungen, und tritt zunächst mit gleicher Bedeutung in der Md. von Bougie auf als aharbebbu (Basset Loqmân S. 342), dann als aharbubu (Pl. iharbeba) Eidechse im Zuaw. (OLIVIER; ich finde es nicht bei Huyghe). Es ist mit dem arab. -bā (-bāja, -bāna) eine Reduplikation vorgenommen worden, wie sie in allen Sprachen für die Bezeichnungen sehr lebendiger kleinerer Tiere, insbesondere der Ameisen und Spinnen beliebt ist; vgl. tuar. ametaytay grün und rote Eidechse, tîmekelkelt gelbe Eidechse (Du-VEYRIER Les Touâreg du Nord S. 227), amterter mit Stacheln bedeckte Eidechse, imezeregreg kleinere Eidechse der gleichen Art [aber amazregga Mauergecko bei Duveyrier], akaôka kleine Baumeidechse (Masqueray). Das Chamäleon ist nicht aus eigener Machtvollkommenheit zu jener reduplizierten Wortform gelangt (wenn es im Kabyl. tata heisst, wie im maghr. Arab. [تاتة oder تاتة, so bezieht sich das wahrscheinlich auf das Hervorschnellen der Zunge), sondern durch Vermittlung der Eidechse, mit welcher selbst es freilich keine grosse Ähnlichkeit hat. Dass jener Name des Chamäleons überhaupt auf die Eidechse übertragen worden ist, beruht wohl auf der Ahnlichkeit mit arab. حرذون grosse Eidechse (aber nach Brehms Tierleben 3 7, 59 Schleuderschwanz), das sich ebenfalls ins Berb. verpflanzt hat: mzab. aḥardam Eidechse (Basset Zenatia 1, 69), südwestoran. aherdan grosse Eidechse (Basset JA '85, 11, 352; das von ihm daneben gesetzte arab. ضب entspricht aber doch nicht dem "grand lézard'?). Aus aḥarbebbu, -bubu ist anderswo geworden: mar.-maz. azermum, šilli. azermemmuje (C. Kaoui), südwestoran. tazelmumit (Basset JA '85, 11, 352), warsenis Jazermumi (Basset Zenatia 11, 96), b.-snus 9ázelmummuið, b.-iznacen 9ázelmummes9 (Destaing i, 178), ghedam. tezermumit Eidechse, dž.-nef. tuzelmumuit, bougie Jazermemmui Gecko (Basset JA '85, 11, 352, welcher hierin eine Entlehnung des alg.-arab. مومية; erblickt; es verhält sich umgekehrt). We chsel zwischen b und m ist auch sonst belegt, so abbu = ahmudz Loch (Basset Dial. berb. S. 3. 67). Es scheint dass das zuaw.

azrem Schlange sich eingemischt hat; anderseits — aber das eine schliesst das andere nicht aus — berührt sich das Wort mit tuar. agezzeram, ghedam. udzizzam Pl. dzezzamen Dornschwanz (arab. منب). Endlich hat sich azermum usw. weiter entwickelt zu dž.-nef. ašermešan Eidechse und wargla tašimšerant Pl. timšešeranin (Basser Zenatia 1, 69), und auch šawi asberiun grüne Eidechse, aberzegun graue Eidechse sind vermutlich daran anzuknüpfen (Umstellung von zrb zu zbr und zu brz? vgl. Wörter wie zuaw. aberhuš Tierchen, aberquš gefleckt, aberzigzau Grünfink).

Eine eigenartige Schwierigkeit entsteht wenn das zum berb. Wort zu vergleichende arabische auf die Gebietweite der erstern Sprache, d. h. auf Nordwestafrika beschränkt ist. Dann ist es ja an sich nicht unwahrscheinlich dass es selbst aus dem Berb, entlehnt worden ist, und erst die Prüfung der näheren Umstände wird die Entscheidung herbeiführen. So ist z. B. عود in der Bed. Pferd (berb. 'aud, 'audiu s. Berb. Stud. 1, 257) nur maghrebisch; aber seine Lautgestalt und sein sonstiges Vorkommen (so altarab. أَوْدُ altes Kamel Hommel N. der Säugetiere bei den südsem. V. S. 157) zeigen dass es nicht aus dem Berb. stammt. In den meisten Fällen wird aber nun diese Schwierigkeit dadurch gesteigert, zum Teil geradezu unüberwindlich gemacht dass das betreffende Wort weder dem Berb. noch dem Arab. ursprünglich eignet, sondern in beide Sprachen aus einer dritten gekommen ist. Es bleibt dann nicht bei der Wechselfrage: in diese zuerst oder in jene zuerst? Beide können es auch zugleich, wenigstens unabhängig voneinander aufgenommen haben. Oder zwar diese zuerst, aber um es von jener mit irgend einer Veränderung zurückzuerhalten, das heisst es hätte ein Hin-und-herwandern stattgefunden wie wir es an unserem Biwak | bivouac | bîwacht zu erläutern pflegen, welches aber oft einen so geringen Ausschlag aufweist dass er schon aus einer geringen Entfernung nicht mehr erkennbar ist. Wir müssen uns vor allem gegenwärtig halten dass die Lautsysteme des Berb. und des Arab. ähnlich genug sind um fremde Elemente in ganz ähnlicher Weise umzugestalten. Wie uns im maghr. Arab. nicht selten n für fremdes l begegnet, z. B.  $fysj\hat{a}n$  Offizier l

ital. uffiziale (s. Stumme Tunis. M. u. G. S. xix; Marçais Le d. arabe de Tlemcen S. 22), so auch im Kabylischen, und wir dürften hier den Ursprung dieser Verwechslung von l mit n suchen wenn wir bei Doutté MSLP 12, 390 lesen dass sie häufig von den arabisch redenden Kabylen begangen wird und für die Araber den Gegenstand von Scherzen und Kalauern bildet. Und es könnte ja das indirekt durch Vollers ZDMG'96, 618 bestätigt werden welcher über den Tausch zwischen l und n im äg. Arab. schweigt. Indessen fehlt es doch bei ihm an andern Stellen nicht an Beispielen dafür, wie burtu'ana } ital. portogallo (s. übrigens, auch wegen innerarabischer Fälle, Spitta-Bey Gramm. S. 26; Willmore The spoken Arabic of Egypt¹ S. 27; der letztere hat u. a. kabsûna Kapsel, tantana = tantilla Band, aus dem Ital.). Zur Entscheidung dieser besondern Frage trägt wie ich denke der Artikel von zuaw. lfttsian (Olivier) nichts bei, so wenig wie bei šilh. zuaw. lgirra } span. guerra usw.; der mochte sich leicht an jedes umherflatternde fremde Wort an-Darum kann ich jene Zwiespältigkeit nicht begreifen die Stumme Hdb. § 40 aufstellt: "Manche fremden Nomina nichtarabischen Ursprungs kommen sowohl mit dem arabischen Artikel als ohne ihn vor: so sagt man neben běllàrěž Storch auch lbellàrěž; im ersteren Falle liegt direkte Aufnahme des nichtarabischen (griechischen) neλαογός vor, im andern Falle dagegen direkte Aufnahme der arabischen Fassung البلارج. Wenn auch diese lautliche Umgestaltung des griechischen Wortes sich ebenso gut innerhalb des Berb. wie des Arab. erklären lässt, so hat sie sich doch kaum zweimal, an getrennten Stellen vollzogen. Obwohl das Wort sich heute nur im maghr. Arab. findet, werden es die Araber doch im Ostmittelmeer von den Griechen entlehnt haben, oder stammt es aus byzantinischer Zeit? Im span. Arab. erscheint es, vielleicht von بلج schimmern beeinflusst (vgl. rumän. barză Storch, insofern es von einem Adj., weiss' abgeleitet ist), als Pl. بُلَالِيمِ (Peter von Alcala hat bullúja Pl. bulúg); und bei Abulwalid, einem Cordobaer des 12. Jhrhs., als بلوغة; es kann aber auch rl zu ll assimiliert worden sein, denn in den Leidener Glossen steht بْرُلُوجة (umgestellt aus \*bulurdaa?). Die Hélot kennen noch

 $b\bar{u}l\bar{u}d_{\dot{z}}a$  بولوجة, wo sich offenbar  $b\bar{u}=ab\bar{u}$ , eingemischt hat, der erste Teil von so vielen Zusammensetzungen, auch von Vogelnamen (bei  $l\bar{u}d_{\bar{e}a}$  dachte man wohl an  $\bar{e}$ ), 5. von Ort zu Ort wandern). Arab. bellāredz, -ež (bellārdza, -ža) trat mit dem Artikel ins Berb. ein; hier konnte es ihn leicht verlieren ohne durch den berb. ersetzt zu werden - es wurde als fremdes Wort gefühlt, aber, weil vierradikalig, nicht als arabisches. Im Silh lautet der Plural idbellårež nach Stumme Hdb. § 62; aber C. Kaoui bietet (bellarež:) bellaržen; des berb. Artikels bedient sich im Plur. das Zuawische: (bellardz, bellirdz:) ibellirdzen, und es ist hier das i- auch in den Sing. eingedrungen: ibelliredz, iblirez (Olivier). Ganz berberischen Zuschnitt hat mar.-maz, abarraž Pl. ibarražen (C. Kaoui unter drei Wörtern für Storch); der Stamm ist wohl zusammengezogen worden (vgl. b.-snus bérrārež Destaing 1, 250). Ich denke dass auch tuar. ayellendzum Pl. iyellendzam hierher gehört; es bedeutet nach Mas-QUERAY Storch, aber nach Duveyrier Les Touareg du Nord S. 226 demoiselle de Numidie (ardea virgo). Im Süden scheint dieser Name nicht vorzukommen: Barth Reisen v, 688 verzeichnet awelimm. ualía Storch.

Wichtiger als die Frage nach Art und Richtung der Entlehnung ist die ob überhaupt eine solche stattgefunden hat, ob nicht die augenfällige Übereinstimmung zwischen einem berb. und einem arab. Wort aus der hamitisch-semitischen Urverwandtschaft zu erklären ist. Das sicherste Kennzeichen für letztere ist das Vorkommen des Wortes in andern hamitischen Sprachen; die sonstigen Kriterien, vor allem das lautgeschichtliche harren noch der Feststellung. In manchen Fällen ist aber der Gedanke an Urverwandtschaft ganz ausgeschlossen, z. B. wenn Basset (Nöldeke-Fschr. S. 442) nicht Recht hätte das berb. deger u. ä. werfen aus gleichbed. arab.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die von Basset früher (Dial. berb. S. 67) vertretene Ansicht dass hier d (t) vorn angefügt sei (vor berb. ger werfen), liesse sich keinesfalls durch den Hinweis auf die Hintenanfügung eines d (t) stützen welche in berb. akerda u. ä. Diebstahl, amkered u. ä. Dieb (zu aker, akur stehlen) stattgefunden habe. Wenn Stumme gesagt hat, das d (t) sei hier unerklärt, so verhält es sich auch jetzt noch so. Ich

Form und Bedeutung des letztern sind sekundär, und eine Konvergenz beider Wörter nach rückwärts nicht vorstellbar. Nicht selten schwanken wir, für ein berb. Wort, zwischen mehreren arab. Quellen. Bei alyam usw. Kamel hat man begreiflicherweise an arab. Je gedacht oder doch an das gleiche Wort einer andern semitischen Sprache. Die Einwendungen dagegen liegen auf der Hand, obwohl sie vielleicht nicht völlig unwiderleglich sind. Basset Le nom du chameau chez les Berbères (Verh. des 14. Orientalistenkongresses) hat daher alyam auf لغم aus dem Munde schäumen (vom Kamel) zurückgeführt und es ist in der Tat schwer von dem Zusammenhang zwischen beiden Ausdrücken abzusehen. Aber wie haben wir ihn aufzufassen? Zwischen dem arab. Verb und dem berb. Substantiv muss entweder ein arab. Substantiv oder ein berb. Verb stehen, und von keinem ist bisher eine Spur aufgezeigt worden. Eine Verlegenheit wie sie sich nicht gar selten für jeden einstellt der Entlehnungen nachgeht.

Zuweilen liegen die möglichen arab. Quellen für ein berb. Wort so nahe beieinander dass man sie kaum auseinander halten kann. Wenn Stumme im Glossar zu "asijad (صَارَا عَلَى Jäger' setzt: "auch aṣijād; ṣṣāijād, ṣṣāijād (الصَارَا)', so scheint das Fehlen und das Vorhandensein des arab. Artikels den einzigen Unterschied auszumachen. Das ist aber nicht der Fall. Das Arab. hat das Verb ṣād jagen, in der 2. Form ṣaijād, davon ṣaijād Jäger. Das Berb. hat Verb und Nomen entlehnt und auch von dem entlehnten Verb selbständig das Nomen abgeleitet. Aber die beiden an verschiedenen Stellen geschöpften Nominal-

vermag nicht mit Basset an eine Stammerweiterung zu denken (sie findet sich ja nicht beim Verb selbst), sondern nur an den Antritt nominaler Suffixe, wenn diese auch sonst nicht nachgewiesen sind. Es haben gewiss eine Reihe solcher im Berb. bestanden von denen wir heute kaum noch Spuren wahrnehmen; vgl. besonders Stumme Hdb. § 58, 3. Das gruppenweise Auftreten von Endungen entscheidet freilich nicht allein, da die Möglichkeit nachträglicher Angleichung gegeben ist (so steht silh. am'ajud Lerche vielleicht für \*am'ajed | arab. m'ajied feiernd, zum Feste beglückwünschend von عبد 2.). Eine weibliche Nisbenendung lebt fort im zuaw.-ga, z. B. hmurga Morgen-, Abendröte (Hu.), Nordlicht (OL.) | arab. عبد (so stenda Anbetung, von 'awed | عبد (so serga, sawi derriia Nachkommenschaft ) خبرة (vgl. t'ahga. sawi t'ahbia Last ) تعبد (vgl. t'ahga. sawi t'ahbia Last ) تعبد (so serga, sawi derriia Nachkommenschaft )

ausdrücke mussten — von einer etwa auf Verb und Nomen verteilten Tempoverschiedenheit der Lautbehandlung — ganz zusammenfallen, weil der Ableitungsvorgang in beiden Sprachen der gleiche war. Es wurde innerhalb des Berb. z. B. von ezdem, hab. zeddem Holz hacken az(e)ddam Holzhacker ganz ebenso gebildet wie innerhalb des Arab. von gazar (عزر), 2. gazzar schlachten gazzār Schlächter (mar. gezzār, tun. züzzār; daher berb. ag[e]zzar, [šawi] azezzar). Hierbei drängt sich die Frage auf ob nicht etwa das Berb. diese ganze Nominalbildung selbst aus dem Arab. übernommen hat; man bedenke die Häufigkeit der arab. Handwerkerbezeichnungen (s. z. B. Destaing 1, 185 f.). Abseits zu stellen wären die Adjektive gleicher Form wie asemmad kalt (Verb esmed, hab. semmed).

Fragezeichen anderer Art werden sich den folgenden arabberberischen Herleitungen zugesellen, die mir in den Wurf kamen während ich weit abliegenden Zielen zustrebte.

افعي (Pl. افاعي), af'a (Pl. afā'ī) Viper, ähnlich im Äth. und Hebr. Ist äg. hf 3w, kopt. hof = hf 3-t, kopt.  $hb\bar{o}$ ,  $hf\bar{o}$  Schlange (Erman  $\ddot{A}g$ . Gloss. S. 82) urverwandt damit? das Zeichen der Hornviper bedeutet im  $\tilde{\Lambda}g$ , den Laut f. Die Vermutung dass gr.  $\delta \varphi \iota g$  aus einer semitischen oder hamitischen Sprache entlehnt sei, scheint noch nicht endgültig beseitigt. Im span. Arab. zeigt sich das Wort schon etwa seit dem 12. Jahrh. mit dem Anlaut i: iaf a (Pl. iifā a), bei Peter von Alcala u. , serpiente': yáfaå (Pl. yfáå). Zu dieser Form könnte berb. ifiγa Schlange gestellt werden; aber dies ist nur aus Tuat und Gurara belegt (JA)287, 11, 427); andere Mundarten und zwar in weiter Verbreitung bieten ef-, if-, fiyar (zenaga auogör; Basset Logmân S. 301 trennt aber dies uager, wie er schreibt, von fiyar S. 286). Im maghr. Arab. verwächst nicht selten der Artikel l- mit dem Substantiv, ein Vorgang der innersprachlich sein kann, wie der entsprechende im Romanischen, aber auch auf berb. Einfluss beruhen; vgl. darüber A. Fischer Marokk. Sprichw. Nr. 28 (die ich jetzt nicht selbst einsehen kann); Doutté MSLP 12, 362 N. 119; Marçais Le d. arabe de Tlemcen S. 20.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Gegenstück dazu ist der Schwund von anlautendem l, der aber wohl nur bei Lehnwörtern vorkommt (Margais MSLP 14, 104); ich erinnere noch an

So ist denn im maghr. Arab. lef'a (Pl. lefa') Viper üblich, auch darüber hinaus, im Maltaschen, das ja nach Stumme sich an das Syroarabische anschliesst: lif'a (nicht im äg. Arab., wo ef'a gilt). Damit steht im Einklang berb. laf'a, lef'a u. ä.; südwestoran. alfa'i Pl. ilfa'ien (JA '85, 11, 370) ist aus dem alten arab. Plur. gewonnen. Daneben aber findet sich ein Substantiv gleicher Bedeutung, welches Basset Loquin S. 309 (rif. talefsa) ganz von dem arab. Lehnwort S. 363 trennt, und das mannigfache Formen aufweist: mzab. wargla talefsa (Basset Zenatia 1, 98), zuaw. 9alefsa (Olivier), talafsa (Huyghe), a'šaša, b.-halima (Э)alefsa (Basset Zenatia п, 115), rif. Garefsa, dž.-nef. telifsa, ghedam. tulifsa, rif. tafsa (JA'83, 1, 301), šilh. talefsa (ebend.), rif. álefsiu, w. 9álefsa (Sarrionandia S. 127), b.-snus álěfsiu, w. 9álěfsa (Destaing i, 179), mzab. alefe9 (Mas-QUERAY Comparaison usw. 1879 u., serpent'). Das -s- kann uns nicht hindern dieses Wort dem früher besprochenen gleich zu setzen; aber wie ist es zu erklären? Natürlich nicht mit Belkassem Cours de l. kabyle S. LXXXV als aus dem 'Ain entstanden, welches vielmehr ganz geschwunden zu sein scheint (vgl. amguð, ayedui } حذع folg. Seite). Ich sehe nur zwei Möglichkeiten. Entweder steckt in dem -в- ein Ableitungssuffix (vgl. فَاغُوسٌ serpens Freytag, und s. unten S. 378 f.) oder es hat sich irgend ein andres Wort eingemischt, das freilich erst gesucht werden müsste. Dazu besässen wir eine gute Analogie. Arab. طبق Schüssel hat zuaw. tabaqit (Jabaqi Ol.) dass. (statt tabaqit; s. oben S. 357) ergeben; vielleicht unter dem Einfluss von franz. baquet mit dem es auch begrifflich sich deckt. Daneben steht zuaw. tabaqsit (Jabeqsi JOL.) mit unwesentlichem Bedeutungsunterschied; und das beruht auf der Vermischung von tabaqit mit dem Synonym arab. طبسى , تبسى (aus dem Türk.), welches Ничен im Dict. fr.-chaouia als dieser berb. Md. angehörig bucht: tebsi Pl. tbasi. Man vergleiche auch zuaw. bougie 3abehsis frische Feige neben guraja 3ibehajen dass. Plur. (JA '85, 1, 165).

ankūš } rom. langosta usw. (Simonet S. 17) und ubra = lobra } span. lobarro, róbalo (Simonet S. 313; vgl. siz. lúvaru usw. Ztschr. f. rom. Phil. '07, 643).

Feldratte, Feldmaus (s. Hommet جَرُدُونَ jünger جُرَدُانَ Pl. جُرَدُانَ N. der Säugetiere b. d. südsem. V. S. 337. 364 f.). Das äg. Arabisch besitzt das Wort; wenigstens verzeichnet es so Hartmann (nicht Spiro, Nallino usw.) als qirdôn (Pl. qarâdîn), Hommel a. a. O. als (Pl.) qurdân. Auch das Maltasche:  $d_{\tilde{z}}urdien$ . Beaussier gibt ,  $\Rightarrow$  s. m. et coll. . . . rat (Est), raton¹, mangouste (Sah.)¹. Die Hélot und Lerchundi haben Duveyrier Les Touâreg du Nord S. 225 führt dird als den arab. Ausdruck für "rat rayé, mus barbarus" an (aber auch er für Ratte das allgemeine  $f\bar{a}r$ ). Davon stammt doch nun ohne Zweifel berb. ayerda, ayerda Ratte, Maus (vgl. Berb. St. 1, 263), obwohl es Basset Loqmân S. 278 unter die echtberb. Wörter stellt und auch Stumme fremden Ursprung nicht anmerkt. Die Vertretung des q durch y darf nicht befremden. In drei von den vier Fällen wo nach Basset Dial. berb. S. 42 f. q ein y vertritt, dürfte ersteres das Ursprüngliche sein: in agmar Pferd, agris Eis (auch adzris), amqub Zweig. Im letzten vermute ich wenigstens arab. جذع Strunk der Palme, welches auch (= جدع junges Pferd oder Kamel bedeutet und wie zuaw. adzb'aun, so dž.-nef. ayedui Füllen zu Nachfolgern hat. Für den Übergang des g in γ darf berb. iγiδ, iγid Ziegenböckchen selbst dann angeführt werden wenn es mit gleichbed. arab. جدى, hebr. יִדְי, phön. יודא usw. urverwandt ist, was wegen berb. tayatt Ziege nicht ganz unwahrscheinlich. Sonst gibt es noch hinlängliche Belege für den Wechsel zwischen  $\gamma$  und q:  $isme\gamma = ismeq$  Neger (Basset Rif S. 10 = 80), tegerdumt = tiyardemt Skorpion (JA '85, 1, 193) usw. Es liegt übrigens noch eine jüngere Entlehnung des arab. Wortes vor, und zwar in zuaw. izirdi (Olivier), šawi zirda, mag nun das franz. ,raton', welchem es gleichgesetzt wird, irgend eine Rattenart oder den Ichneumon (s. oben) bezeichnen. Mit dem arab. Wort scheint mir auch somal.  $d_{\bar{z}}\bar{\imath}r$ , sowie mehri  $d_{\bar{z}}ir\hat{e}t$  zusammenzuhängen; Јанх stellt letzteres zu  $d_{ec{z}}irec{u}$  vorbeigehen = arab.  $\dot{-}$  laufen.  $D_{ec{z}}ird$ dürfte zu בי, דד, איר, schaben, scharren (vgl. איל, Biber) gehören wie

¹ Bedeutet hier raton wirklich so viel wie rat de Pharaon Ichneumon? Gewiss ist es nicht in diesem Sinne von C. Kaou genommen, welcher es mit silh. tayuda eyakal, mar -maz. tayuda n yasal (Erdmaus?) übersetzt.

arab. , Maus, Ratte zu j ausgraben. Herm. Möller Sem. und Indog. 1, 365 frägt ob das arab. Wort nicht durch δ erweitert worden ist, um es mit sanskr. giri-š Maus, lat. glīs Haselmaus vergleichen zu können. Hält man den ausl. Dental fest, so wird man an slaw. krztz usw. Maulwurf erinnert (vgl. ital. topo, -a Maus, Ratte = talpa Maulwurf).

Garten, dann Paradies. In ersterer Bedeutung wird die angegebene Wortform durch جنان verdrängt. Das Berb. hat beide Formen und Bedeutungen angenommen: denan usw. Garten und dzennet usw. Paradies. Aber das arab. Wort steckt noch in einem dritten berb. Wort, dem für Himmel. Gilt in unsern Sprachen Himmel, caelum usw. zunächst in natürlichem Sinne und wird erst ins Religiöse übertragen, so ist mit dem arab. - innerhalb des Berberischen das Umgekehrte vorgegangen. Wenn die Vorkämpfer des Islam nach oben wiesen um den Fremden, waren es nun Christen oder Heiden, den Himmel Muhammeds anzupreisen, so nahmen diese das Wort in dem weiten Sinne den ihr Sprachgebrauch nahe legte. Dass die Berbern ursprünglich ein anderes Wort für Himmel i. w. S. besessen haben als das heute übliche, bezeugt das Kanarische. Es befestigte sich aber dann auch in dem religiösen Sinne; es wurde also gleichsam zweimal ins Berb. aufgenommen. Dieser Verschiedenheit der Bedeutung entspricht die Verschiedenheit der Form, die aber im allgemeinen keine sehr starke ist. Mit der früheren Entlehnung verbindet sich der berb. Artikel; so heisst z. B. im Šawi und zu Ghedames der Himmel adzenna, das Paradies eldzenna, aber auf Džerba dieses iženni (JA '83, 1, 292). Während hier z auch für das erste Wort mit dem jüngeren Laut auftritt, bleibt es anderswo als Guttural, z. B. zuaw. igenni; wiederum steht im Tuareg neben adgenna Himmel als lautlich vorgeschrittenere Form elhennet Paradies  $(h \nmid \tilde{z} \mid d\tilde{z})$ . Im wesentlichen deckt sich dieses igenni usw. begrifflich mit dem arab. ...... Dass beide auch auf den christlichen Himmel bezogen werden, ist weniger bemerkenswert als dass sie gern als Ausdruck für eine besondere Himmelserscheinung dienen. Von einem starken Regenguss heisst es arab. طاح السما على der Himmel fiel auf die Erde (Beaussier), und wörtlich ebenso

kab. iyli d igenni yef 9mur9 (z. B. Belkassem Cours de l. kab. S. 83). In der Bed. Regen neben der: Himmel wird bezeugt tuar. agenna, adzenna, aženna (C. Kaoui; Masq.; Mot. u. a.) b.-halima aženna (JA '87, 11, 424), aber auch wie wir sagen: tuar. aman en aženna, tuat, gur. aman uženna Wasser des Himmels (JA '83, 1, 340; '87. II, 424); und in der Deminutivform: mzab. tažennut 1, tadzennuit, tiženniut (Basset Zenatia 1, 83; Dial. berb. S. 65) neben ažennu<sup>1</sup> Himmel (JA 385, 1, 157); das gleichbed. b.-menacer ennuu9, aithalfun Gennuu (JA '85, 1, 188) ähnelt nur zufällig, es kommt von arab. النوء ennu der Regen (dessen — im Sinne von: es regnet sich auch die letztere Mundart bedient). Ferner bedeuten Luft (neben Himmel): tuar. agenna (C. Kaoui), mar.-maz. iženna, šilh. igenna (C. KAOUI), tarud. iqinna (BASSET), und so besonders in der weibl. (demin.) Form: tuat, gur. tižennaų (JA '87, II, 400; aber Himmel: aženna), mzab. tužinist (Basset Zenatia 1, 37). Dem tuar. agenna, adženna, aženna, mzab. tažennut eignet auch die Bed. Wolke; ebensowie dem ghedam. tidenay 1, welches dem Plur. zuaw. tignay von tignut 1 Himmel (OL.; Huy.; Basset Loquian S. 305) entspricht. Man bemerke endlich die adverbialen Ausdrücke tuat, gur. suženna (JA '87, 11, 415), rif. guženna (Basset Loquan S. 305) oben, šilh. arigenuan (Stumme) empor, eig. himmelwärts, ganz wie arab. في السما (Beaussier). Es gibt nun aber Formen die mit den angeführten gleichbedeutend und ihnen auch sehr ähnlich sind und deren Zuordnung zu ihnen doch gewissen Bedenken unterliegt. Basset JA '83, 1, 335 setzt neben das aženna der SO.-Tuareg, der Kel-Wi das ašenna der SW.-Tuareg, der Awelimmiden. Die letztere Form stammt aus Barth Reisen v, 674 (aschinna; aus anderer Quelle gibt Basset JA '87, 11, 451 als awel. Wort für Himmel adennek, eig. das Blaue), welcher verschiedene awel. Formen mit sch, also  $\dot{s} = \text{sonstigem } \dot{z} \text{ oder } z \text{ verzeichnet, so}$ ašikke morgen, ašínkat Gazelle, tašdait Dattelpalme, íšed Esel, ešínge Feind, und an dieser Lautentsprechung (deren auch Basser Dial.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das -u-, -u, -u stammt aus dem Plur.: mzab. ižennyan, zuaw. igennyan, sawi idzennyen, zenaga gunyen; s. Berb. Stud. 1, 257 ff. Den begrifflichen Unterschied der doch im Zuaw. zwischen igenni und tignut bestehen muss, kenne ich nicht.

berb. S. 32. 37 gedenkt) können wir eigentlich nicht zweifeln, da išed auch von Basser selbst aufgenommen worden ist und asenked, asengi sich in der Md. der Ahaggar, der NW.-Tuareg finden (JA '87, 11, 446. 453); insbesondere möge man sich an die mundartlichen Wandlungen des alten berb. Stammnamens erinnern: amaziy, amažey, amašey. Aber wie verhält sich nun zu aschinna Himmel das ebenfalls bei Вактн a. a. O. S. 676 gebuchte adjinne Regen? Wollten wir etwa in diesem besondern Fall die dem Deutschen geläufige ungenaue Umschreibung von ž erblicken (Basset a. a. O. S. 444 Anm. 2 sagt in der Tat dass BARTH nicht bloss franz. ch, sondern auch franz. j mit sch wiedergebe), so warnen uns davor wiederum das asinna Wolke 1 der B. Menacer (JA '85, 1, 180) und das asina womit (neben aženna) Huyghe Dict. fr.-chaouia das franz., ciel, la région supérieure übersetzt. Es führt uns dies zur Vermutung dass neben dem aus dem Arab. stammenden Wort für Himmel ein ähnlich lautendes alteinheimisches vorhanden war, und sie dürfte bestätigt werden durch zuaw. asigna, asignu (Olivier; Basset Logmân S. 305 unter GN), asigna (Pl. asugna Huyghe, der asignu in einer ganz abliegenden Bedeutung kennt), šawi asigna koll., mar.-maz. asegno (Pl. isogna) Wolke (dazu das Verb: zuaw. signu Perf. isagnu bewölkt sein), die eine Vermischung von sin- und gen- darzustellen scheinen. Wie immer man über die zuletzt besprochenen Wortformen denken mag, Basset und Stumme hätten agenna, igenni usw. nicht für echtberb. halten dürfen. Man kann doch nicht annehmen dass ihnen das arab. منه hier nicht gegenwärtig war; freilich hätte es Basset JA '83, 1, 292f., wo er auch iženni Paradies anführt, ausdrücklich ablehnen müssen wenn er an kanar. achaman Gott und achano Jahr erinnern wollte. Und ebenda S. 310 verweist er nur wegen der verschiedenen Bedeutungen von aženna usw. auf Newman Libyan Vocabulary ('82) S. 187; hier aber heisst es auch: ,Arabic Jenna "garden (of Eden)", gives the moral sense of Heaven; but Agenna, Ajenna, seem only to take the physical sense Sky. Yet since in Haussa Heaven is Alitxana [damit ist wohl

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sehr merkwürdig ist der Plur. dazu: isanina, welcher an das arab. سنين von منه Jahr erinnert.

gemeint  $ald_{\bar{z}}ana$ ?], evidently for Eljenna, I conclude that the Libyan Ajenna is an Arabic importation. Schon vorher hatte Masqueray in seiner Vergleichung des Zenaga mit dem Šawi und dem Mzabischen ('79) SA S. 27 Anm. 4 gelegentlich des zen. gunuen Himmel, wobei er an arab. Genien dachte, gesagt: "Il s'écarte très-sensiblement du mot usité chez les autres Berbères, djenna, guenna, qui d'ailleurs est, lui aussi, un mot arabe ou du moins un mot commun aux deux langues dès l'origine. Sollte nicht saho agánna Höhe, oben  $(agánna-k\bar{v}$  von oben; Reinisch bemerkt nichts dazu) zu gánnat,  $d_{\bar{z}}$ annat Paradies in demselben Verhältnis stehen wie die entsprechenden berb. Wörter zueinander?

alt Vollblutpferd, vulgärarab. das gewöhnliche Wort für Pferd (s. Hommel N. der Säugetiere S. 39. 65), so nach Beaussier in Tunesien und im Osten; Lerchundi hat es nicht (u. ,caballo'). Hiṣān (haṣān, huṣān, hṣān) ist von den Berbern als Plural gefasst und mit i-isan, i-iisan, e-iiisan, īsan (nur die Kel-Wi bringen hier die bei ihnen sehr beliebte Endung -at-in [s. Berb. Stud. 1, 252] an: isatin; die Zenaga sagen: išu) wiedergegeben worden; daraus dann der Sing. gewonnen: a-is, a-iis, i-is (iši). Die beiden arab. Laute die hier das Berb. abgeändert hat, sind h und s. Beide gelten nicht für echtberb. Bezüglich des erstern sagt Basser Dial. berb. S. 56: ,Le h', comme le â, n'existe en berbère que dans les mots étrangers, ou comme affaiblissement d'une autre gutturale. Anl. h des Arab. scheint im Berb. zuweilen geschwunden zu sein; doch sind die Belege welche Newman und Andere dafür geben, zum grössten Teil nicht annehmbar.2 Sicher ist nur die Gleichung berb. il(e)f Wildschwein = arab. حلُّوف. Basset (Notes sur le Chaouia) JA '96, 386 f. Anm. 24 sagt von

¹ Wirklich im Plural ist ein berb. Tiername ins Arab. übergegangen: ifker (ijšer, izfer; zenaga fireš Faidh. [iršigi Basset Loqmân S. 249], sodass zwei Metathesen der Konsonanten vorliegen: 213, 132) Schildkröte; allerdings auch mar.-arab. efkīr, afker, aber allg. maghr.-arab. (auch malt.) fekrūn (Pl. fekūren), aus dem Pl. (a)fakrūn = berb. Pl. ifekran entwickelt. Wiederum berb.: wargla fekrun, zuaw tafekrunt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Schwund von h- in zuaw. usw. ettef nehmen arab. غطف ist auch mir nicht unwahrscheinlich. Basset Loqmân betrachtet ersteres als echtberb. (S. 275), während er auf letzteres b.-men. hofef bezieht (S. 346).

ersterem: ,C'est sans doute de ce mot que vient l'arabe algérien دُحلوف Aber dieses Wort ist nicht bloss maghrebisch, es ist auch in Ägypten und Syrien bekannt und kann somit nicht aus dem Berb. entlehnt sein; entweder sind beide Wörter urverwandt oder das berb. -- und das ist mir das Wahrscheinlichere - stammt aus dem Arab. Übrigens hat sich das h von حصان in ein paar berb. Formen erhalten, wenn auch nicht als h. Das Šawi hat nach Huvghe: ies Pl. ijsan (Vorr. S. V heisst es:  $\dot{y}$  tient le milieu entre g et h'); Mercier Le Chaouia de l'Aurès S. 4 schreibt: iis Pl. izsan (das z drückt das zk doux' aus, welches ebenso laute wie das ch im deutschen welcher - vgl. Berb. Stud. 1, 245 Anm.). Its steht nicht wie Mercier glaubt, für \*iys, sondern für \*i-his; nur im Plur. ist der Stammvokal geschwunden. Eine rifische Md. ersetzt dieses h durch š: išsan (Basset Rif S. 105). Was das s anlangt, so sagt Basser Dial. berb. S. 30: ,Le ç (ع) est excessivement rare en berbère où il ne paraît pas avoir existé à l'origine.' Indessen wenn eine Sprache von Haus aus t und d besitzt, so ist es nicht allzu wahrscheinlich dass ihr einmal s und z gefehlt haben, und man ist sogar geneigt das Vorhandensein des letztern in einigen maghr.-arab. Mdd. auf den Einfluss des Berb. zurückzuführen (s. Marçais Le d. arabe de Tlemcen S. 15). Jedenfalls lässt sich diese Frage nicht ohne Beihilfe des Ägyptischen und Kuschitischen ent-Für unsern Fall wird es aber genügen auf die nicht seltenen Beispiele von berb. s } arab. s hinzuweisen, wie šilh. ahors Ring إلصينيّة (Stumme) الصينيّة (Stumme); ssinîja Kaffeebrett Ist meine Erklärung richtig, so gehen die Berbern desjenigen Wortes verlustig das man ihnen als ursprüngliches für Pferd zuerkannt hatte: ais. Denn 'aud(iu) kommt aus dem Arab. (s. oben S. 360); avedui Füllen ebenso (s. oben S. 366); tagmart Stute aus dem Lat. (s. Berb. Stud. m). Der Plur. zu dem letzten Wort: tivallin, sowie tevallis Maultier, welche Basser JA '85, 1, 172 zusammen mit aγiul Esel von einem Stamme yl mit der Bed. von Reittier überhaupt ableiten möchte, schliessen sich mir zufolge an arab. خيثل (koll.) Pferde an. Beispiele für den innersprachlichen Wechsel zwischen h und 7 gibt Basset Dial. berb. S. 45. 54 (denen hinzuzufügen yasais Erniedrigung)

BASSET Loqmân S. 346) und -il- würde, was ich augenblicklich nicht belegen kann, zu -ll- geworden sein. Rif. aerzim (JA'83, 1, 292) und mar.-maz. amektar Pferd haben wenigstens einen entschieden arab. Anstrich. Eher könnte man tuar. (taitoq) tibedzaut Stute für altberb. halten, jedoch schwerlich in dieser Bedeutung; nach Basset JA'87, 1, 449 gilt tuar. (ahaggar) abegau, w. tibegaut von einem schlechten Pferd, und er stellt es mit Recht zu dem abeggi, abaggi das in den verschiedenen tuar. Mdd. den Schakal bezeichnet; er hätte dazu noch vergleichen sollen tuar. (awel.) ibégge Pferd von geringerer Güte bei Barth Reisen v, 684 (ebenda S. 686: ebég Pl. ebeggán Schakal). Diese sprachlichen Tatsachen sind keine Beweise gegen das Alter der libyschen Pferderasse, sondern nur für das Alter der arabischen Pferdezucht.

Wort, Rede. Dieser Pl. hat meines Erachtens den قوال .Pl gleichbed, berb. Sing, aual, das sonst für echtberb, gilt, ergeben, eben sowie die gleichbed. dinka uel (Pl. uöl; dazu das Verb aquöl, Dialekt, eig. in einer fremden Sprache reden' MITTERRUTZNER), barea uål oder uol (+ ai machen { uol-ai sprechen), kunama  $a\hat{u}r\bar{a}$  (oder dies vom weiblichen Sing. arab. qaula?). Von aual ist abgeleitet saual (sauel, saul) sprechen, singen, rufen (s. Stumme Hdb. § 113 S. 70). Daneben steht sivel (siul); wie verhält sich diese Form zu jener? Es gibt Mundarten die sich nur der einen oder der andern bedienen - diese Verallgemeinerung ist etwas Sekundäres; und es gibt Mundarten in denen sayal die Gewohnheits- oder wie Stumme sagt, Habitativform zu sinel ist — das ist das Ursprüngliche. Also z. B. zuaw. sinel (Perf. isauel), hab. saual, gegenüber von šilh. saual, hab. tsaual und šawi siųel, hab. (auch) tsiųel. Die verschiedene Vokalisierung beruht auf einer festen Regel; vgl. zuaw. sifeq fliegen lassen, simes beschmutzen, zizzel laufen lassen usw.: safag, samas, zazzal gewohnheitsmässig fl. l., b., l. l. usw. Die Grundform' wird dargestellt durch afeg fliegen, ames schmutzig sein, azzel laufen usw. Dem Schema gemäss wäre saual eine doppelt abgeleitete Form, in der wirklichen Sprachentwicklung ist es, wenn auch nicht die Grundform schlechtweg, so doch die verbale (denn wenn aual Verb wäre, so müsste saual bedeuten: sprechen lassen). Diese Feststellung ist nicht unwichtig, denn es handelt sich nicht um ein einmaliges Vorkommnis. Wenn in einer Sprache ein neues wandelbares Wort auftaucht, vor allem wenn ein solches aus einer andern Sprache übernommen wird, so geschieht das in einer bestimmten Form, aber nicht notwendigerweise in derjenigen welche in dem Bilde zuoberst steht in dem unsere grammatischen Vorstellungen gefestigt sind. Das Sachliche macht sich auch hier geltend. So können die Ausdrücke für Dinge die meistens zu mehreren auftreten, im Plural entlehnt werden, so die für Tätigkeiten die meistens in der Wiederholung auftreten, in der Gewohnheitsform. An das eben besprochene Wort schliesst sich demnach das folgende innerlich an.

i span. qará, äg. qárā, maghr. qrā er hat gelesen ergibt im Berb. die Gewohnheitsform, und zwar liegt in den einen Mundarten die ältere Aussprache, in den andern die jüngere zugrunde: zuaw. qar, šilḥ. qrā. Daraus hat man die 'Grundform' γer gewonnen, nach dem Verhältnis der 7. Hanoteauschen Form zur Grundform (Verdopplung des ersten Konsonanten, wobei γγ zu q wird, und Verwandlung des e der letzten oder einzigen Silbe in a), z. B. zuaw. eggar von ger werfen, qaz von γez aushöhlen (den Boden). Da das arab. Wort auch hersagen, ausrichten u. ä. bedeutet, so dient zuaw. qar als Gewohnheitsform noch zu ini sagen, nennen; im Šilḥ. bedeutet auch die Grundform γ<sup>c</sup>r, γar rufen wie lesen. Basset und Stumme haben dieses Verb für echtberb. gehalten; doch finde ich eben noch dass in dem von Basset herausgegebenen Nachlass Motylinskis i. Gramm. et dict. fr.touareg ('08) S. 193 zu aγer lesen der arabische Ursprung bemerkt wird.<sup>1</sup>

Es gibt schließlich eine Gruppe arabischer Lehnwörter des Berberischen welche ganz abgesehen von ihren Bedeutungen durch

¹ Ich erwähne bei dieser Gelegenheit dass Stumme auch bei silh. pälj, pli emporsteigen die arab. Herkunft verschweigt, welche Basser Loqman S. 358 f., auch für rif. 'alu, angibt. Hicher hätte vielleicht noch kab. ali gehört, das ebenda S. 307 unter den echtberb. Wörtern steht, sowie tuar. adz (Masq.), ayer (Mot.), rif. ari; doch ist Urverwandtschaft fast wahrscheinlicher.

ihr blosses Vorhandensein ein wichtiges geschichtliches Zeugnis bilden. Genauer gesagt, durch ihr Vorhandensein auf einem gewissen Gebiet, nämlich den kanarischen Inseln, deren alte Bewohner, die Guanchen eine nun seit Jahrhunderten erloschene berberische Mundart (wiederum mit örtlichen Verschiedenheiten) redeten. Was uns die europäischen Entdecker und Eroberer über die Kultur dieser Guanchen berichten, zeigt sie uns von arabischem, aber auch von christlichem Einfluss unberührt, sodass sie sich von ihren festländischen Verwandten vor deren Islamisierung und Christianisierung abgetrennt haben müssen. Dass aber arabische Seefahrer mehrfach die Inseln berührt haben, ist an sich wahrscheinlich und wird durch gewisse Mitteilungen der Geschichtschreiber bestätigt. Schon vor der bekannten Entdeckungsreise der Mayrurin (der Getäuschten), welche zu Anfang des 12. Jhrhs. von Lissabon aus stattfand, hatte laut IBN-EL-KUTHIA [Qūţīja] aus Cordoba (10. Jhrh.) ein Ben Farruk eine solche mit 130 Mann unternommen; er traf auf den Kanarien Landsleute, die mit den Einwohnern in gutem Einvernehmen lebten (Berthelot Antiquités canariennes 1879) S. 31 f.). Aus dieser Nachricht dürfen aber keine sehr gewichtigen Schlüsse gezogen werden, und ebensowenig lässt sich, wenn man auf Grund des Typus und der Sitten der alten oder der neuen Kanarier, sowie der Schädelfunde eine Zusammengesetztheit dieser Bevölkerung mit Recht angenommen hat, die Grösse des etwaigen arabischen Anteils mit einiger Wahrscheinlichkeit bestimmen. Indessen enthält das Kanarische unverkennbar arabische Wörter, d. h. solche die nicht bloss semitisch sind, sondern kaum aus einer andern semitischen Quelle geflossen sein können, und daraus ergibt sich dass noch nach dem 7. Jhrh. irgendwelche Verbindung zwischen dem Festland und den Inseln stattgefunden hat. Vielleicht — die Beschaffenheit der von mir zu besprechenden Wörter führt mich darauf - kamen nicht Araber selbst herüber, sondern mehr oder weniger arabisierte Berbern und zwar auf der Flucht. Schon in dem grossen Werke welches Berthelot in Gemeinschaft mit Barker-Webb herausgab: Histoire naturelle des îles Canaries und zwar im 1. Teil des 1. Bdes. (1842), weist er auf die arabischen Bestandteile im Kanarischen hin;

freilich enthält die S. 225 gegebene Liste ganz Unsicheres, wenn nicht Unmögliches. Von den Personen- und Ortsnamen tragen allerdings viele ganz arabisches Gepräge (s. ebenda S. 228); in den beiden Klassen ist ein anlautendes Ben- erstaunlich oft vertreten. Es schwebt mir auch vor dass ich irgendwo auf die Form Bafomet gestossen bin. Auf wunderliche Gedanken könnte alcorac, acoran Gott bringen wenn so richtig geschrieben ist; wir finden aber in diesem Sinne auch achoran und achahurahan, sowie mit der Bed. Mensch: coran. Solche Varianten in Form und Bedeutung sind es die uns die wissenschaftliche Verwertung des verhältnismässig reichen von Berthelot zusammengetragenen Wortschatzes erschweren; ein Prodromus der die Zuverlässigkeit der mannigfachen Überlieferung gründlich untersuchte, wäre vonnöten, ist aber nicht zu erhoffen. Berthelot hat zwar im allgemeinen viel Fleiss und Sorgfalt aufgewandt; aber er ist doch in manche Versehen verfallen und hat sich manche Freiheiten erlaubt. Es ist nun auch keineswegs meine Absicht alles vielleicht oder wahrscheinlich Arabische im Kanarischen aufzuspüren und zu behandeln, ich beschränke mich vielmehr auf zwei Wörter die auch dem festländischen Berberisch eigen sind und von denen wenigstens das eine ein besonderes Interesse einflösst, daher eine etwas umständliche Besprechung erfahren wird.

Grüne Feigen hiessen auf Canaria, nach Viera, arahormaze, nach Galindo, achormaze oder -se (Berth. S. 186. 218). Der Schotte G. Glas hat darin zutreffend das šilh. arkarmuse erkannt. Echtberb. ist dieses aber nicht, sondern geht zurück auf arab. خرج karm, karma Weinstock, welches im Maghr. auf den im Stamm und Blatt nicht unähnlichen und jedenfalls kulturell verschwisterten Feigenstock übertragen worden ist. Dass das semitische Wort ursprünglich eine allgemeine Bedeutung gehabt hat (hebr. جرت Garten und Weingarten, syr. خرت Weingarten und Weinstock, äg. k3nw, spät k3mw, kopt. göm Garten Erman Äg. Gloss. S. 136; vgl. Herm. Möller Sem. u. Indog. 1, 167), kommt wohl für das maghr.-arab. Wort nicht in Betracht. Der eigentliche arab. Ausdruck für den Feigenstock ist تين شجرة تين (عنجة تين شجرة تين koll. Feigen); beide Ausdrücke im Sinne des letztern

verknüpft finden sich JA '43, II, 220 Z. 6: (alg.) כָּהָ ; wo der erstere gleichsam das Genus bezeichnet wie unser Rebe (vgl. خرمة dornige Rebe = smilax aspera Dozy). Von diesem karm ist nun abgeleitet das maghr.-arab. karmās koll., karmāsa ind. Feige, insbes. trockene (frische Feige خروس خضرى Beaussier). Wenn Dozy dies Wort als berb. bezeichnet, so kann sich das nur auf das Suffix beziehen, das aber im Berb. nicht ohne weiteres erkennbar ist. Das Berb. besitzt ein deminutives -š, welches sich zunächst in den weiblichen und deminutiven Substantivformen  $t(\mathfrak{I})$  —  $t(\mathfrak{I})$  einstellt, also die Verkleinerung entschiedener zum Ausdruck bringt (vgl. Belkassem Cours de l. kab. S. xci f.; Basset Man. de l. kab. S. 58 f.; Dial. berb. S. 65 f.; Destaing I, 178); so:

šawi timmi-št (Huyghe), hemmi-št (Mercher S.9) Mündchen, von imi zuaw. tamummu-št (Hu.), 9amemmu-š (Ol.) Pupille, von tamumu dass.

zuaw. tabru-št (Hu.) Stückchen, neben tabru-it.

Nach Konsonanten tritt -eš ein, auch sonst zuweilen:

zuaw. tadad-est (silh. tadat-t) kleiner Finger, von adad

b.-iznacen  $\vartheta \acute{a} q \check{e} nenn$ -eš $\vartheta$  (Destaing = b.-snus  $\vartheta \acute{a} q \check{e} nenn$ -i $\vartheta$ ) Kaninchen, zu zuaw. aqunin usw. dass.

b.-iznacen 9ázelmumm-eš9 Eidechse; s. oben S. 359

b.-snus 9ins-ešt Igelchen (Destaing), von jensi

zuaw. 3abrur-est Hagelkorn (Basset), von abruri Hagel.

Das -š nimmt auch die Stelle des auslautenden Konsonanten ein, besonders wenn dieser ein Nasal ist, so:

zuaw. 9ambu-59 kl. Tümpel (Belkassem), von ambun

zuaw. Jaqemmu-š J Mündchen (ebd.), aqemmu-š Mündchen. Mund, von aqamum Schnabel

zuaw. 3illi-š3 Laus (OL.), tilli-št Nisse, Ungeziefer (Hu.) zu šawi tillikt, zuaw. tilkit Laus.

Ein sicheres Beispiel für ein solches -š nach a ist mir nicht gegenwärtig; geht etwa zuaw. aqurraš, taqarrašt gespaltenes Rohr (oder Rute) um die Kaktusfeigen zu pflücken auf aqerrum großer abgeschnittener Baumzweig zurück? Es hat sich nun aus einem urspr.

-u-š ein -uš als eigene Endung entwickelt; das hängt mit dem Eindringen des plural. -u- in den Sing., besonders der Feminina zusammen, von dem ich Berb. Stud. 1, 257 ff. gehandelt habe (die Singularform auf -u allein scheint schon manchmal deminutive Bedeutung zu haben). So finden wir denn:

zuaw. tabaq-ušt Soldatenschüssel<sup>1</sup>, von tabaqit Schüssel (s. oben S. 357)

zuaw. tatiţ-ušt Äuglein, von tiţ

zuaw. taqb-ušt und aqb-uš, b.-snus  $\vartheta aqb$ -ūšt (Destaing i, 202) Krug, Topf, von arab. qubb } span. cubo Eimer?

Dieses -š und insbesondere -uš begegnet uns also auch in männlichen Formen (agemmuš, agbuš) und so in den Koseformen 'Amruš, Hamduš (= arab. 'Amrūn, Hamdūn), von 'Amar, Hamed. Eigentümlich, fast als männl. Geschlechtszeichen in rif. aharmus Sohn zu taḥaramt Tochter, von arab. حرمة (JA '83, 1, 295). Meistens vermag ich aber dann das Stammwort nicht nachzuweisen, und nur die Bedeutung des ganzen Wortes bezeugt mir die des Suffixes, so zuaw. ab'auš (šawi abhuš) kleiner Wurm, Insekt, abelhakkuš kl. kriechendes Insekt (b.-menacer Jabelaqušt Mücke Basser Loqmân S. 230), awellaš kl. Stein (vgl. tuar. abelal Stein), aberhuš kl. Tier, kl. Hund<sup>2</sup>, abzuiš kl. Sperling<sup>3</sup> (tiziuši, šawi zauš Sperling) usw. Zuaw. 'aqu's Glasperle ist umgebildet aus gleichbed. (koll.) 'aqiq (maghr.-arab. عقيق). Auch das -iš von šilh. ūdėmiš Ohrfeige, von ūdėm Gesicht (Stumme Hdb. § 58, 3) halte ich ebenso für deminutiv wie das von šilh. tqumšišt (gew. koll. qumšiš) Wanze, worin ich ein \*cumice für cīmice wiederfinden möchte. Ich kenne im Berb. kein -Vs das sich, etwa mundartlich, mit diesem -V š völlig deckte. Aber jener Wortausgang begegnet uns so häufig dass er wohl zum grossen Teil auch als Ableitungssuffix aufgefasst werden muss (ich habe hier vorzugsweise das Kabylische im Auge). Seine Bedeutung oder Bedeutungen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieser Bedeutung nach ist das Wort freilich ein Augmentativ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ins Arab. übergegangen: برهوش Dachshund (Lench.), von Hund, Mensch, Baum: unrassig, unedel, nicht okuliert (Beauss.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ins tun. Arab. übergegangen: بزویشی Sperling (Beauss.).

vermag ich nicht festzustellen, besonders da fast nie das Stammwort ersichtlich ist; hie und da scheint ebenfalls deminutive vorzuliegen, etwa in tužinist (s. oben S. 368) und in zuaw. ibqis Ohrfeige neben gleichbed. abya? (zum obigen awellaš kleiner Stein vgl. zuaw. abures dass. ~ aburur Maultierkötel). Vielleicht aber ist -š eine funktionelle Abänderung von -s: die Deminution wäre durch die Verbreiterung des Zischlautes ausgedrückt (wie im Bask, durch  $ch = \check{s}$  für z = san jeder Stelle des Wortes). Manchmal sind die Wörter auf -s Adjektive oder verraten adjektivische Grundbedeutung, z. B. zuaw. agmums Dickschnabel, von agamum Schnabel (adarraies dass. von adar Fuss?). Dasselbe aber gilt, und in noch weiterem Umfang, von denen auf -š; man bemerke auch zuaw. abergaš<sup>1</sup>, abergagaš, aberguš, aberquqes gefleckt, gesprenkelt neben aberquq Pflaumen, aberqas, abergemuš kleine, fast rote Feigenart (hier ist das praecox auf die Feige übertragen worden, wie ja auch arab. باكور frühreif für die Frühfeige gesagt wird). Doch erfordert alles das eine gründliche Untersuchung, die sich auch auf die nichtkab. Mdd. zu erstrecken Ich begnüge mich darauf hinzuweisen dass auf -Vs nicht wenige Namen von Pflanzen und Tieren endigen; als Beispiele dir -us nenne ich zuaw. adarus, šawi tarus, maghr.-arab. طاروس Jagdhund; šawi 'atrus, maghr.-arab. عتروس 'atrūs (Stumme Tun. Gr. § 792) Ziegenbock; šawi amlus dass.; warsenis 'azlus dass. (Basset Zenatia II, 80; vgl. šawi zalay, südwestoran. azelay dass. Basset JA 385, 11, 334). Nun gibt es im Berb. und maghr. Arab. eine Reihe von Tiernamen auf -us die aus dem Lat. entlehnt sind:

<sup>1</sup> Aber aus diesem aberqaš ist im Zuaw. ein Verb zurückgebildet worden: berqeš gesprenkelt sein, wohl mit Anlehnung an berbeš von den Blattern gezeichnet sein, aberbaš punktiert, gesprenkelt (auch maghr.-arab. بربشي). Ein Wechsel zwischen berq- und berb- findet auch bei Wörtern anderer Bed. statt: zuaw. berquqes Art Kuskus (vgl. aberkuš Brei), auch maghr.-arab. بربوشة Art Kuskus und maghr.-arab. بربوشة

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das hier angeführte qa'lū̂s Exkrementklumpen dürfte sich an irgend ein romanisches Wort, wie ital. cáccola, kat. cagalló o. ä. anschliessen. Dunkel ist mir ba'būs Schwanz; das dazu gehörige Verb بعبص (Beaussier schreibt والمستقرقة) eignet auch dem äg. Arab.

asinus { šilh. asnus (Quedenfeldt Ztschr. f. Ethn. '89, 200; Stumme ZDMG '94, 393), rif. asnus, w. 9asnus 9 Sarrionandia S. 139 Eselchen

carabus { tun.-arab. qabros (= malt. qabru) Krabbe (Stumme Tun. Gr. § 79); vgl. zuaw. tifiraqest Krabbe

cattus (maghr.-arab. qaṭṭūs (neben qaṭṭ), w. qaṭṭūsa (Simonet S. 246), ghedam. ageṭṭus, dž.-nef. qaṭṭus, džerid, džerba jaṭus (Basset 9. Orient.-Kongr.) Katze

pullus { maghr.·arab. fullūs, w. fullūsa Huhn (Simonet S. 233 f.), šilḥ. mar.·maz. afullus Hahn, tafullust Henne (Stumme; С. Kaoui), šawi fullist (Pl. ifullesen) Hühnchen

turdus (maghr.-arab. dordūs Amsel (Simonet S. 179).

Darf ich hinzufügen:

\* perdīcus (vgl. span. perdigón) { maghr.-arab. 'ferkūs junges Rebhuhn 1?

Meine Vermutung, ich darf nicht sagen Ansicht, inbetreff dieser Wortformen ist folgende. Das östliche Arabisch hat in nicht wenigen griechischen Lehnwörtern das Nominativzeichen -s gewahrt, und zwar hat dieses dann meistens u vor sich (z. B. abnūs, auch berb.) έβενος), so auch in qarbūs \ χοηπίς. Unter denjenigen Wörtern des äg. Arab. welche nach Vollers ZDMG '97, 311 ff. aus dem Lat. stammen, befinden sich nur drei auf -us (-ūs), und sie sind abgesehen von gewissen Bedenken denen die Gleichungen selbst unterliegen. erst durch das Griechische vermittelt worden. Für diejenigen lat. Lehnwörter im westlichen Arab. welche nicht etwa aus dem östlichen eingeführt worden sind, sondern sich dort erst seit dem 7. Jhrh. eingebürgert haben, ist diese Erklärung unzulässig. Das Lat. konnte kaum noch ein volkstümliches -s des Nom. Sg. liefern und dieses wäre auch wie das plur -s des Romanischen in der späteren Litteratur, zu -š geworden. So werden denn jene Wörter auf -us ins Arab. aus dem Berb. gekommen sein und dieses sie Jahrhunderte früher aus dem

¹ Dafür zuaw. šawi aferrudž, welches aber nach C. Kaoui im mar. Maz. Hahn bedeutet (so auch im südmaghr. Arab. فرقع Hahn nach Beaussier; tun. farrûž Hähnchen nach Stumme Tun. Gr. § 66).

lebendigen Latein geschöpft haben, sie an einheimische Wörter gleichen Ausgangs angliedernd. Auch lat. Pflanzennamen mit erhaltenem -us fehlen im Berb. nicht gänzlich; so haben wir:

pirus { zuaw. tifirest, šawi, mar.-maz., šilh. tafirast (C. Kaoui), dž.-nef. faris Birne.

Alles das führt mich nun dazu in arab. karmūs ein altberb. -us anzunehmen. Doch ist damit die Geschichte des Wortes noch nicht beendet. Eine der ersten Pflanzen welche die Spanier aus Südamerika nach dem alten Kontinent herüberbrachten, wo sie sich rasch am Mittelmeer ausbreitete, nämlich die Opuntia ficus indica Mill.. Stachel-. Kaktusfeige, indische Feige, spanische Feige, figue de Barbarie ist von den Arabern Christenfeige genannt worden: (koll.) tīn en-nasārā und in Nordwestafrika karmūs en-naṣārā (s. Löw Aram. Pflanzenn. S. 426). Das letztere findet sich auch bei den Berbern und ist von Huyghe und C. Kaoui gebucht: karmus (kermus) en-nesara; übersetzt lautet es südwestoran. tazart n irumin (JA'85, 11, 344), harawa Sazar 9 irumien (Basset Zenatia II, 90). Wenn die Frucht warsen. Garrummos 9 (a. a. O.) heisst, so wird darin ein durch arumi christlich umgebildetes karmus zu sehen sein. Aber kermus (lkermus) allein genügt im Kab. zur Bezeichnung der Stachelfeige; akermus hat NEWMAN Kab. Voc. S. 47. Für die eigentliche Feige schlechtweg kommt es in der Regel nicht vor, wohl aber bei einer besondern Beschaffenheit derselben. Unter grünen Feigen (so wird ja das kanar. Wort übersetzt) können auch die noch grünen verstanden werden, die zur Zeit der Reife eine andere Farbe haben; das arkarmuse von Glas (ar- ist wohl soviel wie der arab. Artikel al-) begegnet uns nämlich wieder im šilh. akkurmis (Pl. ikkurmas C. Kaoui) unreife Feige. Daran reihen sich nun an, indem schliesslich die Unreife oder Unfrische als wesentliches Kennzeichen gilt und Übertragung auf andere Früchte stattfindet:

zuaw. akurbuz, zuaw. (Ol.) mar.-maz. agurbiz schlechte Feige zuaw.  $aharbu\acute{s}$  innen verdorbene Feigen

tuat, gurara akahbuš, akahbaš (akendzaf) Feige (JA '87, 11, 412)

zuaw. akerkuš schlechte, unreife Feige (Ol.), aqerquš unreife Feige (Hu.)

dž.-nef. fergus abgefallene, grüne Feige

zuaw. akeršuš vor der Reife abgefallene Feigen (das Wort bedeutet anderswo Baumstamm)

šilh. aharmuš unreife Datteln (Stumme Hdb. § 58, 3: ,zweifelsohne auf  $\sqrt{\epsilon, -}$  zurückzuführen').

Das erinnert, ohne dass ein wirklicher Zusammenhang bestünde, an die baskische Reihe gurbit<sub>s</sub>, kurkut<sub>s</sub> usw. Erdbeerbaum (Bask. u. Rom. S. 33).

Ein zweites arab. Lehnwort im Kanarischen ist azamotan geknetete Gerste, nach Galindo auf Lanzarote gebraucht (Berth. S. 186) = zuaw. Gizemig Mehl dessen Korn vor dem Mahlen geröstet worden ist (Ol.), tuar. (sergu) tezomit Brot (Basset Dial. berb. S. 8), b.-snus tazēmmēt Destaing i, 278 Z. 8 v. u. (eine nicht näher beschriebene Speise, die auch im franz. Text als tazemmit angegeben ist). Es kommt ebenso wie s(e)mid, s(e)mid, mar. maz. šilh. essemid (C. Kaoui) Weizengries, feinstes Mehl von arab. word, word dass. (äg.-arab. s-, simīt, -t auch Art Kuchen), welches Vollers ZDMG '97, 298 als Lehnwort aus dem Griech. σεμίδαλις anführt; doch scheint dieses sowie das lat. simila, selbst ein Lehnwort zu sein. Aus dem Ägyptischen, wegen kopt. samit? Doch könnte dies wie pers. samīd aus dem Arab. stammen. Bemerkenswert ist z für s in den ganz eingebürgerten Formen (vgl. Marcais MSLP 14, 112).

Ich lasse die Erörterung über ein drittes kanarisches Wort folgen, bei dem für mich wenigstens der Gedanke an Herkunft aus dem Arabischen ausgeschlossen ist; doch ragt das Arabische in die wirklichen oder scheinbaren Zusammenhänge des Wortes hinein und deren Entwirrung kann vielleicht gerade von diesem Punkte aus wirksam gefördert werden. Auf Teneriffa hiess der Schuh, nach Viera, xerco (Berth. S. 186). Das x ist hier wohl nicht š (so Basset Dial. berb. S. 27. 50. 55), sondern tš auszusprechen, welches sonst ch geschrieben wird; wir haben in ihm den weiblichen Artikel zu erkennen, der im Kanarischen allerdings meistens als t- erscheint.

Aber  $t_{\tilde{s}}$ -erko = xerco wird gestützt durch das ebenfalls tener. chamato Frau (nach Galindo, Berth. S. 185) = zuaw. tameṭṭut usw.; übrigens kennt die Md. von Ghat  $t\tilde{s}$ - neben t- als weibl. Art. (s. JA'83, 1, 317); schon bei Berth. S. 222 findet sich zu xerco das gleichbed. ghedam. zergost (aus welcher Quelle?) verglichen, und dann hat Basset JA'85, 1, 156 (hier umschreibt er noch: kherko, der neuspan. Aussprache des x gemäß) es einer grösseren Zahl berberischer Wortformen angereiht. Ich stelle zunächst, mit Beiziehung der neueren Hilfsmittel, die auf -as (worin wir ein den oben besprochenen Suffixen ähnliches zu sehen haben) zusammen (die allg. Bezeichnung: Fussbekleidung, Schuh lasse ich weg):

zuaw. arkas Stück Leder mit dem sich die Kabylen den Fuss einwickeln (Basset), Sandale (Ol.), Schuh französischer Form, Stiefelette (Hu.); tarkast eleganter Schuh (Hu.), 3arkast (Basset Loquân S. 250)

šawi arkas; Huyghe hat für Ledersandale ayrus (so C. Kaoui mar.-maz. für Sohle), für Spartosandale tasili (ebenso b.-snus Pl. tisīla Destaing i, 332 Z. 4 v. u.)

b.-menacer arkas, Dem. 9arkast (Basser Zenatia II, 50) bougie, dž.-nefusa erkas

b.-ḥalima aršas an den Fuß gebundene Sohle (Basset Zenatia п, 82)

mzab. taršast (ebenda); JA '85, 1, 156 ist teršest geschrieben südwestoran. tarkast (JA '85, 1, 156)

tuat, gurara  $t_{\chi}arkast~(JA~'87, \Pi, 405)$ ghedam. terkas Sandale.

Nicht hierzu gehören: šilh. turzejet Sandale (C. Kaoui), und wargla trihit Fussbekleidung (Basser Zenatia 1, 47), b.-snus ĕrrihajje9 Frauenpantoffel (Destaing 1, 332 Z. 5; im franz. Text mit bolya übersetzt) arab. عدم Frauensocke. Wohl aber:

b.-iznacen, boṭiwa aharkus Fussbekleidung (Pl. iharkusen JA'85, 1, 156), mar.-maz. aherkus (Pl. iherkas) savate; maghr.-arab. هركوس (Pl. harākes) alpargata de esparto Lerch., savate Beauss. (Dozy hat auch هرقوص).

Und es lässt sich davon schwer trennen:

mar.-maz. aburkes (Pl. iburksen) Schuh (wegen eines arab. برقوش s. Dozy u. برطوشة).

Haben wir hier eine ursprüngliche Form \*bark- anzusetzen, in welcher einerseits a nach dem Labial zu u geworden, anderseits babgefallen wäre? Ein solcher Abfall des b und zwar gerade vor a ist nicht unerhört. Zwar kann ich hierfür nicht zuaw. agus == bougie abagus (Huyghe) Gürtel anführen, wo ja b sich an q assimiliert hat (aggus OLIVIER), wohl aber zuaw. arkul } arab. buryul } pers. baryōl Weizengraupen u. ä.1 Es besteht indessen eine andere Möglichkeit, die der Vermischung von (h)arkus, -as mit arab. bolya Pantoffel. Diese Art der Fussbekleidung und der Bundschuh (aus Leder oder aus Spartogras) sind zwar so verschieden wie nur irgend möglich; es haben sich aber doch die Namen beider gemischt; wie käme sonst bolga, in Südspanien alborga zur Bed. Espartoschuh? Das alles ist natürlich nur ein Hin- und Hertasten; aber ohne das geht es ja nicht ab, bevor man die richtige Stelle findet. Ich glaube nicht dass Baist mit seinen sehr sorgfältigen Erörterungen über span. abarca und alpargate (Ztschr. f. rom. Phil. '08, 43 f.) zu einem abschliessenden Ergebnis gelangt ist. Dass wir bask. abarka aus dem Baskischen selbst nicht erklären können, mag gleichgiltig sein (trotz dem gleichbed. irischen brog wird man an eine Entlehnung aus dem Keltischen nicht denken); misslich aber scheint es mir doch dass das in Ägypten und Marokko übliche bolya (belya) im Arab, keinen festen Grund und Boden unter sich hat, sodass noch Vollers ZDMG '97, 311 an ein bask. Grundwort denken durfte. Ich beabsichtige an einem andern Orte auf diese Frage zurückzukommen.

<sup>1</sup> Es frägt sich ob nicht etwa wie arab. za-, śa-, ţa- im Berb. zum weibl. Artikel ta- (s. oben S. 357), so auch arab. ba- zum männlichen Artikel na- (Stat. ann.), a- (Stat. abs.) hat umgedeutet werden können (vgl. Stumme Hdb. § 26 und Anm. § 32. § 91). So wäre z. B. šilh. azālim Zwiebeln (in andern Mdd. Sing.) auf arab. אבעל koll. + Pluralendung zurückzuführen, welche letztere nur im Hebr. ganz gleich lauten würde: בּילַלְּיִל (berb. z, z) arab. s ist häufig). Zu dem bei Stumme § 58, 3 wegen des -im angeführten ayanim Schilfrohr vgl. arab. לבול (hebr. z) usw.; ferner tuar. ayatim Sandale: iyit Sohle (Masq.; Mor.); tuar. ayetlendējum oben S. 362.

Unter den arabischen Lehnwörtern des Kanarischen bieten ein besonderes Interesse dar die für 4 und 5 in der jüngeren Zahlwörterliste: arba und cansa, denen in der älteren alteinheimische gegenüber stehen. Ganz jung können diese Entlehnungen nicht sein, sie haben ja Zeit gehabt die Zehner arbiago und cansago zu bilden. Sie werden aber auch nicht in die Zeit der Phönizier hinaufreichen, obwohl Pietschmann Ztschr. f. Ethn. '79, 389 zu weit geht wenn er sagt: ,Die Form cansa macht es so gut wie unmöglich dass diese beiden Wörter etwa aus dem Phönizischen entlehnt wären. Dass das Libysche überhaupt den Einfluss des Phönizischen oder genauer gesagt, des Punischen erfahren hat, wird nicht zu leugnen sein, aber er muss, allem zufolge was die geschichtliche Überlieferung meldet, weit hinter dem des Arabischen zurückgeblieben sein. die heutigen berberischen Mundarten noch phönizische Elemente enthalten, so sind unsere Augen fast immer zu schwach sie als solche zu erkennen (doch s. die Anm. auf der vorhergehenden Seite). Man hat das pun. gadir, das vor allem durch den berühmten Ortsnamen bezeugt ist, im berb. agadir wiedergefunden; es ist das nicht unwahrscheinlich, aber erweisen lässt es sich angesichts des arab. جدر nicht. Für die Erklärung des berb. idim Blut hat das von Augustin bezeugte pun. edom nichts vor dem arab. >> voraus; übrigens wird Basset Nöldeke-Fschr. S. 440 f. Recht haben Urverwandtschaft anzunehmen, wenngleich die andern hamitischen Sprachen nicht wie bei aman (Pl.) = 4 Wasser die Zwischenglieder liefern.

## Die §§ 280-282 des Gesetzbuches Hammurabis.

Von

## Dr. M. Schorr.

Diese drei Bestimmungen bieten bei tieferer Analyse nicht unerhebliche sachliche Schwierigkeiten, so sehr sie auf den ersten Blick ganz verständlich erscheinen. Besonders drängen sich bei näherer Betrachtung des § 280 allerlei Fragen auf. Auch hat dieser Paragraph in der sprachlichen wie auch sachlichen Wiedergabe verschiedene Deutungen¹ erfahren, von denen aber keine ganz zu befriedigen vermag.

Es gilt nun vor allem ihn nochmals philologisch präzise zu übersetzen:

"Wenn ein Mann in fremdem Lande einen Sklaven oder eine Sklavin eines [anderen] Mannes kauft: wenn, nachdem er² heimgekehrt war, der Herr des Sklaven oder der Sklavin seinen Sklaven oder seine Sklavin erkennt;³ wenn jener Sklave oder jene Sklavin Landeskinder sind, erfolgt ohne jedwedes⁴ Geld ihre Freilassung'.⁵

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich verweise hier kurz auf die betreffenden Übersetzungen, respektive Erklärungen bei Scheil, Müller, Peiser, Winckler, Harper, endlich Delitzsch (Deutsche Literaturzeitung 1904, Nr. 49). Zu Delitzschs Interpretation vgl. Müller in WZKM xix, S. 372 ff.

<sup>3</sup> seil. der Käufer mit dem Sklaven.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oder besser: kenntlich macht (durch Zeugen etwa, die sein Eigentumsrecht bestätigen).

<sup>4</sup> ma! der Betonung.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> andurâršunu iššakan. — Es ist wichtig und für das Verständnis der Bestimmung entscheidend, die Bedeutung dieses Ausdruckes sprachlich und juristisch

Die Bestimmung besagt also: Wenn jemand einen babylonischen (inländischen) Sklaven im Auslande kauft und bei der Rückkehr ins Inland dieser Sklave von jemand als sein Eigentum erkannt und reklamiert<sup>1</sup> wird, dann ist der Sklave kraft des Gesetzes frei.

Der § 2812 schließt sich an den vorigen eng an und normiert: Wenn jener im Auslande erworbene Sklave ein Ausländer ist, wird er dem ihn reklamierenden Eigentümer gegen Ersatz des Kaufpreises an den Käufer, der die Höhe desselben eidlich deklariert, rückerstattet.

\*Schon die äußere Fassung der beiden Bestimmungen, die vielmehr eine Norm bilden,<sup>3</sup> zeigt, daß die einzige Differenz in beiden Fällen nur darin besteht, ob der Sklave ein In- oder Ausländer ist, im übrigen aber derselbe Tatbestand beiden Paragraphen zugrunde liegt.

Dieser Tatbestand muß klar festgestellt werden. Der frühere Eigentümer kann seinen Sklaven entweder infolge von dessen Flucht oder durch Diebstahl (Entführung) verloren haben. Die erstere Eventualität schaltet sich aber im Vorhinein aus, weil das Gesetz unmöglich einem flüchtigen Sklaven, der vom Auslande ins Inland zurückkehrt, ohneweiters die Freiheit schenken würde, was der § 280 zweifellos besagt. Somit ist der den §§ 280—281 gemeinsame

genau zu präzisieren. Derselbe kommt noch zweimal im KH vor, nämlich § 117 (Kol. III a 65) und § 171 (Kol. XII a 71 - 73). An allen drei Stellen ist nach der Heliographie bei Scheil, ebenso nach der Autographie bei Harper das Verbum iš-šá-ak-ka-an = iššakan IV zu lesen und passiv auch zu fassen: "Die Freiheit wird bewirkt", d. h. sie erfolgt kraft Gesetzes, nicht durch Rechtsgeschäft, wie mich mein verehrter Freund Dr. Koschaker mit Recht (brieflich) aufmerksam macht. Peisers Übersetzung an unserer Stelle "er soll ihren rechtlichen Zustand herstellen" ist weder sprachlich noch sachlich haltbar.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daß der Sklave vom Eigentümer auch reklamiert wird, geht zweifellos aus § 281 hervor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es darf im § 281, der sonst sprachlich klar ist, die Verschiedenheit des Ausdruckes für den "Händler" (Z. 89 saiamanum; Z. 94 damkarum) nicht irreführen. Es ist dieselbe Person, wie ein Blick auf die §§ 117—119 erweist, wo die beiden Ausdrücke wechseln.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebenso wie die §§ 4—5 und viele andere, die von Scheil getrennt wurden. Vgl. die Zusammenstellung WZKM xvIII, S. 212 (Anm. zu § 4).

Kasus: der Sklave wurde seinem Herrn gestohlen, respektive geraubt und ins Ausland verkauft, wo er nun vom Händler wieder käuflich erworben wurde.

Bei dieser Voraussetzung ist nun der § 281 ganz klar und bedarf weiter keiner Erläuterung.

Dagegen erheben sich im § 280 nicht unwesentliche juristische Schwierigkeiten.

- 1. Weshalb geht der Händler seines Kaufpreises verlustig? Die Annahme einer mala fides beim Kaufe ist ohne jede Stütze, denn was hätte in ihm, der den Sklaven am ausländischen Markte kauft, den Verdacht wecken sollen, daß er gestohlenes Gut erwerbe?
- 2. Weshalb muß der Eigentümer seinen gestohlenen Sklaven, den er im Besitze eines anderen erwischt, freigeben, einzig und allein, weil er im Auslande erworben wurde? Wäre derselbe Sklave im Inlande verkauft worden, so hätte ihn der Eigentümer doch für alle Fälle zurückbekommen, gemäß den §§ 9—10.
- 3. Was veranlaßt das Gesetz bei ein und demselben Tatbestande den inländischen Sklaven freizugeben, den ausländischen aber dem früheren Eigentümer zurückzustellen?

Wie man sieht ist die Norm des § 280 keineswegs so klar und juristisch unanfechtbar, wie es auf den ersten Blick erscheinen mag.

Nun scheint mir den Schlüssel zur Lösung dieses interessanten Rätsels ein alter Rechtsatz der talmudischen Jurisprudenz zu bieten. Er lautet: Wenn jemand seinen Sklaven an einen Heiden oder ins Ausland verkauft, wird dieser Sklave frei.

Es handelt sich um einen beschnittenen heidnischen<sup>3</sup> Sklaven, der weder an einen Nichtjuden im Inlande noch außerhalb Palästinas selbst an einen Juden verkauft werden darf.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mišnâh Gittîn IV 8 (Talm. b. Gittîn 43 b).

scil. selbst an einen Juden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach talmudischem Gesetz mußte der heidnische Sklave, der bei einem Juden in Dienst war, sich beschneiden lassen und war zu bestimmten religiösen Übungen verpflichtet. Andererseits war es schon zur Zeit Herodes' verpönt, jüdische Sklaven zu halten. Vgl. Josephus Antiquitales xvi, Kap. 1, 1.

Im Talmud a. a. O. wird darüber debattiert, ob dem Verkäufer die Pflicht obliegt den Sklaven loszukaufen oder dem Käufer, ihn unentgeltlich freizugeben, falls letzterer ein Jude ist.

Es ist sehr wahrscheinlich, daß in jenem Rechtsatze, insoferne er den Verkauf eines inländischen Sklaven ins Ausland verbietet, ursprünglich eine uralte, vielleicht gemeinsemitische Rechtssitte vorliegt, wonach es verboten war einen Sklaven vom eigenen Stamme einem fremden Stamme zu verkaufen.¹ Im talmudischen Rechtsatze spiegelt sich freilich, dem Zeitgeiste gemäß, noch ein weiteres, religiöses Motiv wieder, insoferne es einem ins Ausland verkauften Sklaven (ebenso wie einem an einen Heiden im Inlande verkauften) benommen ist, die nur im Lande bindenden religiösen Pflichten zu üben.²

Wie immer aber dem sein mag, sicher ist, daß jener Rechtsatz in seiner prinzipiellen Norm für den § 280, wenn anders er verstanden werden soll, als Voraussetzung postuliert werden muß. Mit anderen Worten: § 280 enthält implizite die Norm: Wenn ein babylonischer (inländischer) Sklave ins Ausland verkauft wird, ist er von Rechts wegen frei.

Auch hier wird man zunächst in dieser Norm einen alten Rechtsatz, wie ihrer ja so manche Hammurabi aus dem Gewohnheitsrechte früherer Perioden in sein Gesetzbuch herübergenommen hat,<sup>3</sup> erblicken dürfen. Nur mit dem Unterschiede, daß im entwickelten Handelsstaate jener Zeit, jene Norm sich nicht mehr als Ausdruck des Stammesbewußtseins, sondern vielmehr als der des territorialen, staatlichen Solidaritätsgefühls geäußert haben dürfte.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich glaube, daß dieses Motiv auch dem biblischen Gesetze Lev. xxv 47 ff., welches den Sklavendienst eines Juden bei einem Stammfremden יד im Inlande normiert, zugrunde liegen dürfte. Die spätere Tradition macht es sogar dem jüdischen Sklaven zur Pflicht, sich nur an einen Juden in Sklavendienste zu begeben. Vgl. Törath-kôhanîm zu Lev. xxv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Gittîn 44° מסקע ליה מטצוות מסקע וומא ויומא יומא יומא מסקע.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. D. H. MÜLLER: Die Gesetze Hammurabis, S. 222 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Das erhellt schon daraus, daß sonst im ganzen Gesetzbuche — wie Kohler mit Recht betont — kein Unterschied zwischen einem In- und Ausländer gemacht wird, im Gegensatze zur biblischen Gesetzgebung (vgl. z. B. Deut. xv 3; xxIII 20—21.)

Vielleicht trat noch ein weiteres volkswirtschaftliches Moment hinzu. Es sollte dadurch der Export inländischer Arbeitskräfte ins Ausland verhindert werden, damit es im Lande selbst an letzteren nicht fehle. Durch die Entwertung eines solchen Sklaven fürs Inland sollte dessen Verkauf ins Ausland möglichst erschwert werden.

Treten wir nun mit dieser postulierten und begründeten Bestimmung an die Erklärung unseres Paragraphen heran, dann lösen sich alle Schwierigkeiten und der Zusammenhang mit § 281 ergibt sich von selbst.

Zwei Momente sind festzuhalten: 1. Die Norm, daß der Verkauf eines inländischen Sklaven ins Ausland die Befreiung des letzteren von Rechts wegen bewirkt. 2. Der Tatbestand der §§ 280—281, daß der Sklave seinem Herrn gestohlen, respektive geraubt wurde.

Nun können wir auch die Stellung des Gesetzes zum Händler, zum Sklaven und zum Eigentümer näher prüfen.

I. Der Händler geht seines Kaufpreises verlustig. Mit Recht. Er hat einen babylonischen Sklaven, den er dem Aussehen und der Sprache nach sicher als solchen erkannt haben muß, im Auslande gekauft.

Er mußte wissen, daß dieser Kauf null und nichtig sei und daß das Gesetz einen auf diese Weise gekauften Sklaven allenfalls als freien Mann betrachtet. Er hat allem Anscheine nach mala fide gehandelt: darauf bauend, daß der Sklave vom Herrn selbst verkauft nicht reklamiert wird, ging er darauf los gegen das Gesetz den Sklaven bei sich im Inlande zu behalten. Es trifft ihn daher mit Recht die Strafe des Kaufpreisverlustes.

Nun könnte man aber zugunsten des Händlers einwenden, er habe den Sklaven für einen entlaufenen gehalten und habe ihn im Interesse des Eigentümers gekauft.

Diese Rechtfertigung hält aber nicht Stand, denn dann hätte er falls er den Eigentümer kannte, ihm den Sklaven freiwillig ins Haus zustellen sollen, wofür er nach § 17 noch belohnt worden wäre. Falls er ihn aber nicht kannte, hätte er den Sklaven nach § 18 zum "Palast" (êkallum) bringen sollen, um den Eigentümer eruieren zu lassen und ihm den Sklaven zurückzugeben. Er wurde aber vom früheren Herrn auf der Straße ergriffen, der sein Eigentumsrecht erst durch Zeugen erweisen muß (uteddi!). Augenscheinlich hatte er also gar nicht die Absicht, den Sklaven freiwillig dem früheren Herrn zurückzugeben.

II. Der Sklave ist kraft Gesetzes frei.

Sieht man zunächst von der Reklamation des Eigentümers ab, so ist die Befreiung des Sklaven an sich ganz im Sinne jenes Verbotes. Er war schon im Momente frei, wo er ins Ausland verkauft wurde. Ganz logisch und einwandfrei findet der Rechtsatz bei ihm Anwendung, daß ein babylonischer ins Ausland verkaufter Sklave eo ipso, d. h. also auch bei Rückkehr ins Inland die Freiheit erlangt.

III. Konsequenterweise verliert der Eigentümer seinen gestohlenen, respektive geraubten Sklaven.

Dieser Punkt bietet die einzige Schwierigkeit. Weshalb sollte der Eigentümer schuldlos seinen gestohlenen und nun wiedergefundenen Sklaven verlieren?

Das Eine ist klar: Es liegt eine Kollision zwischen der Rechtsnorm, die den Sklaven kraft jenes Verbotes freigibt und dem Eigentumsrechte des Herrn. Man könnte nun zur Begründung der Behandlung des Eigentümers auf den talmudischen Satz hinweisen: יקוב הדין את הדוד. Das strikte, dem allgemeinen, sozialen Interesse dienende Gesetz müsse seine Anwendung finden auch da, wo mittelbar ein einzelner, wenn auch ein Unschuldiger getroffen wird. Allein es bedarf gar nicht dieser äußersten Rechtfertigung des Gesetzes. Vielmehr kann man sagen: Der Sklave ist einmal von Rechts wegen frei, der Eigentümer aber möge sich ähnlich wie im § 125 an den Dieb halten,¹ den zu eruieren ihm durch Vermittlung des Händlers, respektive des ausländischen Verkäufers, vielleicht ermöglicht werden kann; der Dieb wird ihm dann den Schaden doppelt ersetzen.

<sup>1</sup> Daran hat auch Koschaker gedacht.

Ferner kann man geltend machen, daß der Eigentümer sich jedenfalls in den Verlust seines Sklaven dreingefunden hat. Denn er mußte damit rechnen, daß der Dieb ihn ins Ausland verkauft hat und daß ein babylonischer Händler sich hüten wird einen Sklaven zu kaufen, dessen er bei Betreten babylonischen Bodens eventuell verlustig gehen kann.<sup>1</sup>

Anders im § 281, wo der Eigentümer damit rechnen durfte, daß der Sklave doch noch einmal ins Inland zurückkehren kann, etwa durch käufliche Erwerbung und daß er ihn dann vom Käufer reklamieren könnte.

Somit läßt sich auch die Behandlung des Eigentümers im Gesetze genügend rechtfertigen.

Der § 281 ist dann, wie schon oben ausgeführt wurde, klar und einwandfrei. Der Händler hat den Sklaven auf legalem Wege erworben und hatte keinen Grund zu verdächtigen, der Sklave sei als gestohlenes Gut ins Ausland gekommen. Er hat also volles Recht auf Ersatz seitens des reklamierenden Eigentümers.

Es bleibt nun noch § 282, der letzte Paragraph des Gesetzbuches, der ebenfalls nicht genug erklärt ist.

Man faßt ihn allgemein als eine selbständige Bestimmung auf,<sup>2</sup> die mit den vorangehenden in keinem Zusammenhange steht.

Nun ist zweierlei möglich:

1. Der Sklave verweigert den Gehorsam im Hause seines Herrn. Was soll in diesem Falle heißen, daß der Herr ihn als seinen Sklaven gerichtlich überführe (ukân)? Er dient doch bei ihm im Hause und kann die härteste Züchtigung erfahren?

Somit bleibt nur der Kasus:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch hier könnte man auf einen Rechtsatz hinweisen: המקור עבדו עצ לחרות (Kiddüschîn 72b). ,Wer seinen Sklaven für herrenloses Gut erklärt, spricht ihn eo ipso frei. Der Sklave bedarf keines Freilassungsaktes. 'Raschî z. St. erklärt, daß dies auch auf einen geraubten Sklaven Anwendung findet, auf den der Eigentümer verzichtet hat. Beachtenswert ist, daß der Satz im Namen zweier babylonischer Amoräer, Rabs und Samuels tradiert wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daher übersetzen alle wardum ,oin Sklave' (un esclave, a slave usw.). Man würde dann allenfalls warad awêlim erwarten.

2. Der Sklave ist geflüchtet, wurde aber vom Herrn selbst auf der Flucht ergriffen und leugnet nun dessen Eigentumsrecht an seine Person. Bei diesem Tatbestande aber müßte diese Bestimmung in der Gruppe der §§ 15—20 figurieren, welche über Sklavenflucht handeln, etwa nach dem § 18, während sie hier ganz isoliert dasteht.

Die Annahme aber, daß es sich hier um Freiheitsansprüche seitens des Sklaven handle (vindicatio in libertatem),¹ dünkt mir schon deshalb unwahrscheinlich, weil dann die Vindikationsformel lauten müßte: mâr awêlim anâku ,ich bin der Sohn eines Freien (ein Freier)⁴, nicht aber: ul bêlî atta, was bloß die Leugnung des Eigentumsrechtes dieses Herrn ausdrückt, nicht aber den Anspruch auf Freiheit überhaupt. In diesem Falle wäre auch die Überführung seitens des Herrn,² daß er sein Sklave (kîma warad-zu) gar nicht beweisend, weil der Sklave trotzdem ein freier Man sein kann.³

In Wirklichkeit aber bildet dieser Paragraph keine selbständige Bestimmung, sondern gehört sachlich eng zum § 181.

Der Sinn ist: Wenn jener geraubte, nichtbabylonische Sklave, der ins Ausland verkauft, dann wieder ins Inland zurückgebracht und vom früheren Eigentümer reklamiert wurde, diesen als seinen Herrn verleugnet, dann soll man ihn als seinem Herrn zugehörig gerichtlich überführen und ihm das Ohr abschneiden.

Diese Interpretation dünkt mir juristisch einwandfrei.

Die §§ 278-282 bilden auf diese Weise eine Einheit, insoferne sie alle über Sklavenkauf, respektive Reklamation bei Sklavenkauf handeln.

Lemberg, Anfang Mai 1908.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So hypothetisch Koschaker (brieflich).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch findet es Koschaker mit Recht auffallend, daß der Herr die Beweislast trägt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So z. B. kann der Fall vorliegen, daß er als Kind entführt (§ 14), als Sklave verkauft wurde und dann nach einigen Jahren durch Zufall von seiner freien Geburt Kunde erhält.

# Die §§ 280—282 des Kodex Hammurabi.

Von

#### D. H. Müller.

Im Anschlusse an den vorangehenden Artikel des Herrn Dr. M. Schorr möchte ich hier einige Bemerkungen über diese Paragraphen machen. Der Grundgedanke, daß die Paragraphen 280—281 auf der Norm basieren: "Wenn ein einheimischer babylonischer Sklave nach dem Auslande verkauft wird, er von Rechts wegen frei wird" scheint mir richtig und zutreffend zu sein. Indessen ergeben sich bei einer genauen Prüfung dieser Paragraphen allerlei Schwierigkeiten und Zweifel, die von Dr. Schorr nicht gelöst worden sind.

Es sind drei verschiedene Möglichkeiten vorhanden, wie ein babylonischer Sklave (gleichwohl ob er ein eingeborener oder fremder ist) nach dem Auslande gelangt und dort verkauft wird: 1. Sein Herr selbst verkauft ihn. 2. Er wird gestohlen oder geraubt und nach dem Auslande verkauft. 3. Der Sklave flüchtet nach dem Auslande. Nach Anschauung Dr. Schorks behandeln diese Paragraphen lediglich den zweiten Fall, wogegen der erste und dritte Fall auszuschalten sind. Es ist nun höchst auffallend, daß der Kodex Hammurabi, der sonst so klar und präzis ist, hier plötzlich allgemeine Bestimmungen vorschreibt, die nur auf einen speziellen Fall anwendbar sind, und gerade auf den ersten Fall, der den Aus-

Durch diese Bestimmung wird in die Behauptung Kohlers, daß im Kod. Ham. zwischen einem In- und Ausländer kein Unterschied gemacht wird, Bresche gelegt.

gangspunkt bildet, nicht angewendet werden sollen. Ferner muß jedes Gesetz, abgesehen von den Motiven aus denen es hervorgegangen ist, vom Richter nach dem Wortlaut interpretiert und angewendet werden. Das Gesetz lautet aber ganz allgemein: "Wenn jemand einen Sklaven im Auslande kauft usw." und kümmert sich nicht darum, wie der Sklave nach dem Auslande gekommen ist. Der Richter, der über den Fall zu urteilen hat, muß nach dem Wortlaute des Gesetzes das gleiche Urteil fällen gleichviel wie der Sklave nach dem Auslande gekommen ist. Mir scheint in der Tat, daß die Paragraphen 280—281 im Prinzipe auf alle drei angeführten Fälle angewendet werden müssen.

Freilich ergeben sich daraus, vom reinen Rechtsstandpunkte betrachtet, allerlei Inkonsequenzen, die in das Rechtssystem und die Rechtsanschauung des Ham. Kod. nicht recht passen wollen.

Wir müssen aber neben dem Rechtsstandpunkte noch andere Momente in Betracht ziehen und die Motive erörtern, welche diesen Bestimmungen zugrunde liegen können. In der Tat können sozialpolitische Motive so mächtig werden, daß sie die Grundprinzipien des Rechtes bis zu einem gewissen Grade verschieben oder aufheben. Die Beurteilung dieser beiden Paragraphen vom Standpunkte des reinen Privatrechtes scheint mir daher verfehlt und zu keinem richtigen Verständnis derselben zu führen.

Es sind schon oben die drei Möglichkeiten angeführt worden, wie babylonische Sklaven nach dem Auslande gelangen und dort auf dem Sklavenmarkte ausgeboten werden konnten. Alle diese drei Fälle werden häufig vorgekommen und von Sklavenhändlern ziemlich stark ausgenützt worden sein. Sie raubten Sklaven, verkauften sie nach dem Auslande, von wo sie wieder nach Babylon eingeführt worden sind; man umging so das Gesetz, daß der Kauf schriftlich und rechtmäßig stattfinden müsse, weil man von dem Verkäufer im Inland einen solchen Nachweis über einen im Ausland erworbenen Sklaven nicht fordern konnte. Sie beredeten vielleicht auch die Sklaven nach dem Auslande zu fliehen, wo sie von ihnen wieder aufgegriffen wurden, indem sie ihre Notlage und Unbehilflichkeit

benützten und sie wieder nach Babylon verkauften, das wohl der beste Markt für Sklaven war. Um nun diesem Unfug zu steuern sind diese Bestimmungen getroffen worden.

Die Bestimmungen beziehen sich auf alle drei Fälle und haben allerlei Härten, indem sie gegen das anerkannte Privatrecht verstoßen — aber das Staatswohl forderte sie. Um den unreellen Handel mit Sklaven zu verhüten, wurde der Import und Verkauf babylonischer Sklaven erschwert, indem bei nicht eingeborenen dem Händler jeder Gewinn unmöglich gemacht worden war, bei eingebornen Sklaven (nach der alten Bestimmung) der vollständige Verlust des Kaufpreises drohte. Man machte da keinen Unterschied, ob der Sklave von seinem Herrn verkauft, oder seinem Herrn geraubt oder entflohen war.

Es wäre auch die ganze Maßregel illusorisch gewesen, wenn da Unterschiede gemacht worden wären. Der Händler hätte einerseits alle möglichen Ausreden, die, weil sie sich auf Geschäfte im Auslande bezogen, schwer kontrolliert werden konnten, andererseits durfte man dem Händler auch nicht zumuten vor dem Kauf sich nicht nur über die Provenienz des Sklaven zu vergewissern, sondern auch über die Art wie der babylonische Sklave (der eingeborne oder nichteingeborne) nach dem Auslande gekommen war.

Wie es oft bei Hammurabi geschieht, wird auch hier der häufigste und typische Fall herausgegriffen: nämlich wenn der Herr den Sklaven erkennt und eventuell seine Identität feststellt. Es könnte aber ebensogut der Sklave selbst auf die Tatsache aufmerksam machen, daß er ein babylonischer Sklave sei, und diese Tatsache durch Zeugen erhärten, das Resultat würde das gleiche sein. Der Fall, daß der Herr selbst den Sklaven ins Ausland verkauft hat, wird nicht ins Auge gefaßt, weil sich dann der Herr kaum selbst melden würde — aber wenn er sich wirklich meldete, so würde der eingeborne Sklave frei und der ausländische müßte ihm (nach dem Wortlaute und dem Geiste des Gesetzes) gegen den wirklich bezahlten Kaufpreis wieder ausgefolgt werden, vorausgesetzt, daß nicht ausdrückliche Verzichtleistung von seiner Seite vorläge.

Wie würde sich es aber stellen, wenn der Sklave seinem Herrn nach dem Auslande entflohen war? — Die Erlangung der Freiheit könnte allerdings als eine Prämie auf das Durchgehen angesehen werden. Es scheint aber, daß die sozialpolitische Maßregel weit eher Verkauf seitens des Herrn oder Raub zu treffen suchte als die Flucht ins Ausland seitens der Sklaven, die ohne fremde Anregung und Hilfe nicht leicht bewerkstelligt werden konnte. Dem eingeborenen Sklaven wurde, wenn er vom eigenen Herrn verkauft oder von anderen geraubt wurde, die Rückkehr in die Heimat durch diese Maßregel sehr erleichtert und wenn davon auch ein entlaufener eingeborener Sklave Gebrauch gemacht hat, so lag darin ein geringer Schaden als etwa durch die halbe Maßregel; der nicht eingeborne Sklave konnte ja ohnehin keinen Nutzen daraus ziehen.

Allerdings hat die sozialpolitische Maßregel ein solches Übergewicht erlangt, daß die alte Norm in den Hintergrund gedrängt wurde. Wenn der Sklave nach dem Auslande geflohen ist und er dann aus dem Auslande heimgebracht wird, erlangt er die Freiheit; dieses entspricht ja nicht der vorausgesetzten alten Norm, wo die Freiheit rechtlich nur beim Verkaufe seitens des Herrn eintritt. Gegen diese Einwendung muß darauf hingewiesen werden, daß ja auch nach der Interpretation des Dr. Schorr dasselbe eintritt, wenn der Sklave gestohlen oder geraubt und nach dem Auslande verkauft worden ist; auch in diesem Falle ist die Voraussetzung der alten Norm, daß der Herr den Sklaven nach dem Auslande verkauft hat, nicht eingetroffen und trotzdem erlangt der Sklave die Freiheit. Die subtile Unterscheidung, daß hier wenigstens der Sklave verkauft worden ist, wenn auch nicht von seinem rechtmäßigen, so doch von seinem faktischen Besitzer (dem Dieb oder Räuber), scheint mir durchaus nicht stichhältig zu sein, erstens weil auch der Entlaufene zu guter Letzt verkauft wurde, da er ja sonst nicht nach Babylon als Sklave hätte zurückgebracht werden

Die Bestimmungen von § 17 beziehen sich aufs Inland und haben auf das Ausland keine Anwendung.

können, zweitens weil ja dadurch die im Gesetze getroffene allgemeine Bestimmung eine Einschränkung erleiden würde, die im
Wortlaute des Gesetzes in keiner Weise begründet ist. Deswegen
nehme ich an, daß das Schwergewicht dieser Paragraphen in der
Bestimmung liegt, daß ein babylonischer Sklave im Auslande nicht
wieder erworben und in Babylon verkauft werden darf, wobei jedoch
durch die alte Norm eine Differenz zwischen dem eingeborenen
und ausländischen Sklaven gemacht wird; der erstere erlangt
dadurch von Rechtswegen die Freiheit, der zweite erlangt sie nicht,
aber der Händler darf aus dem Handel keinen Gewinn ziehen.

Ich verhehle mir durchaus nicht die Schwierigkeiten, welche meiner Interpretation anhaften, sie hat aber den Vorzug, daß sie den Wortlaut des Gesetzes respektiert und ihm keine Gewalt antut. So weit über die Paragraphen 280—281.

Dr. Schorr versucht aber auch den letzten Paragraphen des Hammurabi-Kodex in Verbindung mit den beiden vorangehenden zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch der Hinweis darauf, daß der ursprüngliche Besitzer sich an den Dieb halten und von ihm Ersatz fordern konnte, reicht nicht aus, weil ja auch die Verleitung zur Flucht und die Begünstigung derselben eine strafbare Handlung war, für die der Besitzer gewiß Ersatz fordern konnte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Selbstverständlich wenn irgend jemand einen Anspruch erhebt; denn sonst hatte sich das Gericht mit der Sache nicht zu befassen. Vielleicht hängt damit auch die Formulierung des § 281 zusammen, wo zuerst von šaiamanum (Z. 89) und dann von damkarum (Z. 94) gesprochen wird (s. Schork, S. 386, Note 2). Der Mann, welcher im Ausland den Sklaven gekauft hat, wird zuerst als Käufer eingeführt; nachdem er aber von Gerichtswegen nicht als Käufer anerkannt wird und auch nicht das Recht hat über seine Ware als Käufer zu verfügen, so wird er als Kaufmann bezeichnet. Ebenso verhält es sich im Kod. Ham. § 117-119. Im § 117 ist die Rede vom verkaufen oder verpfänden. Der Käufer wird in der Tat šaiamanum (Z. 62) genannt; er hat natürlich auch das Recht, die Sklavin weiter zu verkaufen. Dies braucht nicht weiter gesagt zu werden. Dagegen mußte es beim verpfänden (§ 118), wenn es geschehen war, als zulässig erklärt werden. Da ist aber nicht mehr vom Käufer, sondern vom Kaufmann (damkarum) die Rede. Desgleichen wird im § 119 vom Kaufmann gesprochen und nicht vom Käufer, obgleich er die Sklavin gekauft hat, weil es sich da um eine Sklavin handelt, die ihrem Herrn Kinder geboren hat. Der Herr hat das Recht, die Sklavin gegen den bezahlten Kaufpreis zurück zu fordern; da ist der Käufer in der Tat nicht mehr Käufer, sondern Kaufmann.

bringen und so eine Art Trias zu schaffen. Die comunis opinio geht dahin, daß einem Sklaven, der seinen Herrn verleugnet und behauptet, daß er nicht sein Herr sei, wenn er gerichtlich vom Gegenteile überführt ist, von seinem Herrn als Strafe das Ohr abgeschnitten wird. Die Einwendungen Dr. Schorrs gegen diese Auffassung scheinen mir absolut nicht stichhältig. Es kann sich hier (wie schon Dr. Koschaker ausgesprochen hat) um eine vindicatio in libertatem handeln, aber auch um die Behauptung des Sklaven, daß er nicht diesem, sondern einem anderen Herrn gehöre - wie es ja bei Erbstreitigkeiten und dergleichen vorkommen kann, daß der Besitz eines Sklaven strittig ist. Der Sklave kann auch eine Neigung zu einem Erben haben und der Meinung sein, daß er ihm gehöre und infolgedessen einem anderen, der auf ihn Anspruch erhebt, den Dienst verweigern; er kann es bona fide tun, er kann es aber auch mala fide tun, um einen ihm unbequemen Herrn los zu werden. Über alle diese Fälle hatte wohl das Gericht zu entscheiden, wem er in Wirklichkeit gehört. Es liegt daher gar kein Grund vor diesen Paragraphen auf den ganz ausgesucht speziellen Fall zu beziehen, daß ein nicht einheimischer babylonischer Sklave seinem Herrn gestohlen und ins Ausland verkauft wurde und nun nach Babylon importiert und von seinem Herrn reklamiert worden ist. Daß der letzte Paragraph sich nicht auf beide vorangehenden beziehen kann — weil ja der babylonische einheimische Sklave eo ipso die Freiheit erlangt - muß ja Dr. Schorr auch zugeben. Die drei Paragraphen bilden also in keiner Weise eine Einheit und der letzte Paragraph betrifft demnach ganz allgemein einen rebellischen Sklaven, der male fide nicht anerkennen will, daß er der Sklave des N. N. sei.

## Über Musils Forschungsreisen.

Von

#### R. Brünnow.

Mit dem zweiten Bande<sup>2</sup> von Arabia Petraea ist der topographische Reisebericht des Verfassers zum Abschluß gebracht.

Die Anlage ist die gleiche wie im ersten Bande; die einleitende topographische Übersicht behandelt in derselben Reihenfolge wie dort den Aufbau des Gebirges (1. Teil, p. 1—9), die Wasserläufe (p. 9—20), die Tränkorte (p. 20—21), die Mineralprodukte (p. 21), das Ackerland (p. 21—22) und die Verkehrsstraßen (p. 22—24). Es versteht sich, daß die hervorragenden Eigenschaften, die Musil im ersten Bande an den Tag legt, auch hier hervortreten, und zwar in erhöhtem Maße; ist doch der größte Teil des edomitischen Gebietes ungleich schwerer zu bereisen als das verhältnismäßig leicht zugängliche und von den Türken vollkommen beherrschte Moab und bietet es sogar stellenweise noch größere Gefahren als die östliche Wüste.

Für das Zitieren wäre es entschieden bequemer gewesen, wenn die zwei Teile als einzelne Bände bezeichnet worden wären; wie die Routen im ersten Bande an der Südgrenze von Moab abbrechen, so hätten sie es auch hier an der eine noch weit schärfere Demarkationslinie bildenden 'Araba tun können, und der eine Band wäre dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alois Musil, Arabia Petraea, Band II: Edom, togographischer Reisebericht.

1. Teil. Mit einer Umgebungskarte von wâdi Mûsa (Petra) und 170 Abbildungen im Texte. — 2. Teil. Mit einer Übersichtskarte des Dreiecknetzes und 152 Abbildungen im Texte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. diese Zeitschrift, Bd. xx1, p. 353-374.

eigentlichen peträischen Gebiete von el-Ğibâl und es-Šerâ, der andere dem Negeb vorbehalten geblieben. Oder aber es hätten die Paginierung und die Numerierung der Abbildungen fortlaufend durchgeführt werden sollen.

Die Anordnung des Reiseberichts nach der zeitlichen Folge der Routen ist auch in diesem Bande beibehalten; allerdings ist der Verfasser diesmal bestrebt gewesen, die mit jener Anordnungsweise verbundenen Nachteile wenigstens bei den Beschreibungen der einzelnen Ortschaften auszugleichen, indem er die Ergebnisse verschiedener Reisen zu einem Gesamtbilde vereinigt. Die Routen sind in folgender Tabelle zusammengestellt; eine kürzere Übersicht, in der aber auch die im ersten Bande enthaltenen Routen eingefügt sind, findet sich im dritten Bande der *Provincia Arabia*, p. 364 f.

| Datum    | Seite   | Musil                                                                                 | Provincia Arabia    |
|----------|---------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| 1896.    | 1. Teil | 1896.                                                                                 |                     |
| Aug. 14. |         | Reise von el-Kerak nach Kal'at el-Ḥesâ<br>s. Bd. 1, p. 26—85.                         |                     |
| Sept. 2. | 27      | Kal'at el-Hesâ —Wâdi-l-Hesâ hinab —<br>'Ain el-Bzê'ijje                               | 11 <b>, 2</b> 0     |
|          | 28      | 'Ain el-Bzê'ijje—Râs el-Ḥesâ—Țârîķ el-<br>Bâḫer—Hochebene el-Muṣfara—Rö-<br>merstraße |                     |
|          | 30      | Römerstraße bis Lager etwa bei Meile 54<br>von Petra                                  | г, 83—85            |
| 3        | ·       | Lager—el-Ķfêķef—at-Twâne                                                              | ı, 85—88            |
|          | 32      | at-Twâne—Lager in der Nähe von Meile<br>32 von Petra                                  | ı, 92—96            |
| 4        | 35      | Lager-Kaşr Dôšak-'Ain Neğel-el-Gî                                                     | 1, 96—102           |
| 5        | 41      | el-Ğî—Petra                                                                           | г, 102              |
|          |         | Beschreibung von Petra pp. 42-150,<br>vgl. unten S. 410 ff.                           |                     |
| 8        | 150     | Petra-el-Bêdâ – el-W'ejra-el-Ğî                                                       | _                   |
|          |         | el-Ğî—Odruh                                                                           | ı, 429—4 <b>3</b> 1 |
| 9        | 152     | O ruh—Ma'ân                                                                           | -                   |
|          | 154     | Ma'ân—'Ain Ğorba'                                                                     | (1, 463)            |

| Datum     | Seite        | Music                                                                               | Provincia Arabia |
|-----------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 1896.     | 1. Teil      |                                                                                     |                  |
| Sept. 10. | 155          | 'Ain Ğorba'—'Ain Neğel—eš-Šôbak                                                     | ı, 463—464 z. Т. |
| •         |              | eš-Šôbak—Dâna                                                                       | ı, 112-113 umg.  |
| 11.       | 156          | Dâna—et-Tfîle—Wâdi el-Ḥesâ                                                          | ı, 108—112 umg.  |
| 12.       | 157          | Wâdi el-Hesâ—el-Kerak                                                               | ı, 103—107 umg.  |
| 15.       | ;<br>i       | Reise von el-Kerak nach Mâdeba, Bd. 1,                                              |                  |
|           | !            | р. 86—100.                                                                          |                  |
| 1897.     |              | 1897.                                                                               |                  |
| Mai 25.   | 165          | Razze-Lager bei Hirbet Zuhejlika                                                    |                  |
| Mai 25.   | 100          | Lager—Bîr es-Seba'—Wâdi er-Rwêhi                                                    |                  |
| 27.       | 166          | Wâdi er-Rwêhi — Bijâr 'Aslûğ — Nakb                                                 |                  |
|           |              | Ŗâreb—Wâdi el-Marra                                                                 |                  |
| 28.       | 169          | Wâdi el-Marra—Nakb Râreb—Ebene al-<br>Matrada                                       |                  |
| 29.       | 174          | al-Maṭrada—'Ain Kdejs—Wâdi el-Moḥseb                                                |                  |
| 30.       | 182          | Wâdi el-Mohseb — Ain el-Kusejme — el-<br>Bîrên — Wâdi el Abjad                      |                  |
| 31.       | 189          | Wâdi el-Abjad—es-Sbejta—Wâdi el-Ğorf                                                | 1                |
| Juni 1.   | 192          | Wâdi el-Ğorf — Bijâr 'Aslûğ — Wâdi ed-<br>Dhejhêfi                                  |                  |
| 2.        | 194          | Wâdi ed-Dhejhêfi — 'Ar'ara — Tell 'Arâd                                             |                  |
| 3.        | 196          | Tell 'Arâd—Hebron—(Jerusalem)                                                       |                  |
| 17.       |              | Reise von Mâdeba nach el-Leǧǧûn und<br>el-Middîn und zurück, Bd. 1, p. 105—<br>147. |                  |
| Nov. 16.  | 198          | Razze-Lager bei Ğehîr Barâta                                                        |                  |
| 17.       | 199          | Lager—Wâdi Fţês                                                                     |                  |
| 18.       | 200          | Wâdi Fţês—Lager beim Wâdi Marţaba                                                   |                  |
| 19.       | 201          | Lager-el-Halaṣa-Lager bei el-'Awǧa'                                                 |                  |
| 20.       | 205          | Lager—el-'Awğa'—el-Bîrên—'Ain el-Ku-<br>şejme                                       |                  |
| 21.       | 210          | 'Ain el-Kuṣejme—er-Rḥejbe                                                           |                  |
| 22.       | -            | er-Rhejbe-Wâdi eṣ-Ṣini-Hirbet Zkâkîh                                                | 1                |
| 23.       | 211          | Ḥirbet Zķāķîh—Ŗazze                                                                 |                  |
| <b> </b>  | <del>'</del> |                                                                                     | 27*              |

| Datum    | Seite   | Musil                                                  | Provincia Arabia |
|----------|---------|--------------------------------------------------------|------------------|
| 1898.    | 1. Teil | 1898.                                                  |                  |
| März 28. | 215     | Razze-Lager bei Hirbet Ummu Nhejle                     |                  |
| 29.      | 217     | Lager—Dejr el-Belah—Sûk Mâzen—Dorf                     |                  |
|          |         | Beni Shejle                                            |                  |
| 30.      | 223     | Beni Shejle — Ma'în — Hân Jûnes — Bîr                  |                  |
|          |         | Refah                                                  |                  |
| 31.      | 226     | Bîr Refaḥ—el-'Arîš                                     |                  |
| April 2. | 230     | el-'Arîš-Lager beim Wâdi el-Azârek                     |                  |
| 3.       | 231     | Weiter durch das Wâdi el-Azâreķ                        |                  |
| 4.       | 233     | Lager— <u>T</u> emâjel el-Mwêleḥ                       |                  |
| 5.       | 235     | Temâjel el-Mwêleḥ — Ain Ķdejs—Lager                    |                  |
|          |         | in der Ebene Şfâra Umm 'Âmer                           |                  |
| 6.       | 236     | Lager—Lager im Wâdi Abu Mķêr                           |                  |
| 7.       | 239     | Lager—'Abde                                            |                  |
| 9.       | 241     | 'Abde—Râs el-Wabși—Lager im Wâdi                       |                  |
| ŀ        |         | el-Fedê'i                                              |                  |
| 10.      | 244     | Lager—Wâdi en Nafh—Lager im Wâdi<br>el-'Ağrem          |                  |
| 11.      | 245     | Lager—Naķb el-'Arûd—Bijâr el-'Edêd—                    |                  |
| Ï        |         | Lager im Wâdi el-Bêdi                                  |                  |
| 12.      | 249     | Lager — Naķb el-Miţli —Wâdi el-Ğerâfi—                 |                  |
|          |         | Wâdi Şejher — Wâdi el - Lehjâne —                      |                  |
|          | 1       | Lager beim Naķb el-Bajjâne                             |                  |
| 13.      | 252     | Lager—Wâdi el-Bajjâne—el-'Araba—Mâ                     |                  |
|          |         | Radjân—Lager bei Sadr el-Meneʻijje                     |                  |
| 14.      | 254     | Lager — Wâdi el-Mene'ijje — Môje Defijje               |                  |
|          |         | —Ruğm el-Fattîh—el-ʿAķaba                              |                  |
|          | 257     | Beschreibung von el-'Akaba                             |                  |
| 15.      | 260     | el-Akaba — Ruğm el-Fattîh — Wâdi el-                   | 4774 4770        |
| 1.0      | 942     | Jitm-Lager beim Wâdi Radda Bâķer                       | ı, 471—472       |
| 16.      | 262     | Lager—Mojet el-Hâlde—Meilensteine—                     |                  |
|          | 1       | al-Kwêra (p. 265; Beschreibung)—                       | ı, 472—473       |
| 17.      | 266     | Lager beim Gebel Mlêh                                  | 1, 214-210       |
| 1 ''.    | 400     | Lager—Zisterne Ḥarabt el-'Abid—Nakb                    | ;                |
|          |         | Štâr — 'Ain Aba-l-Lesel — Lager im<br>Wâdi Aba-l-Lesel | 1, 474           |
| 18.      | 270     | Wadi Aba-i-Lesei<br>Lager—Ma'ân                        | ı, 474—476       |
| 19.      |         | Beschreibung von Ma'an (Photographien:                 | -,               |
|          |         | Fig. 145, 146).                                        |                  |
| •        | 1       | 1 -9. 110, 110/.                                       |                  |

| Datum                            | Seite                        | Music                                                                                                                                                                                                                                      | Provincia Arabia           |
|----------------------------------|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| 1898.<br>April 21.<br>22.<br>23. | 1. Teil<br>274<br>275<br>281 | Ma'ân—Basţa—Lager im Ğebel eš-Šera'<br>Lager—'Ain Ajl—'Ain eş-Şadaka—'Ain<br>Delâţa—Lager<br>Lager—Hirbet er-Rşêfe—'Ain eţ-Tajjibe<br>—Petra                                                                                               | 1, 467 zum Teil 1. 467—469 |
| Mai 2.                           | 287                          | Petra — el -Bêḍa — el-Bâred — Bedebda — Lager bei 'Ain ez-Zwêtre                                                                                                                                                                           |                            |
| 3.                               | 289                          | Lager—el-Hîše—'Ain el-'Erâķ—'Ain Šam-<br>mâḥ—Lager auf dem Țabķat el-Ķar-<br>bûs im Wâdi el-Ŗwêr                                                                                                                                           | {                          |
| 4.                               | 292                          | Lager—Dâna—Fênân—Lager am Gebel<br>Hâled                                                                                                                                                                                                   |                            |
|                                  | . 293                        | Beschreibung von Fênân: Fig. 150—165<br>(Situationsplan Fig. 150: Grundriß der<br>Basilika: Fig. 160; Aufriß der Wasser-<br>leitung: Fig. 162).                                                                                            |                            |
| 5.                               | 298                          | Fênân—Dâna—Nkejb Asêmer—Lager bei<br>Umm Harbe                                                                                                                                                                                             |                            |
| 6.                               | 300                          | Lager — Rarandal — Wâdi el-Harîr — Hir-<br>bet Mašmîl — Wâdi el-Hesâ<br>Reise von hier nach el-Kerak — Rabba —<br>das Tote Meer — Mâdeba — Kaşr aţ-<br>Tûba — el-Mwakkar — el-Mšatta — Ku-<br>şejr 'Amra — 'Ammân, Bd. 1, p. 151 —<br>210. |                            |
| 1900.                            |                              | 1900.                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
| Juli 4.                          |                              | Reise von Mâdeba nach Umm er-Raşâş<br>und zurück, dann über el-Kerak und<br>Ḥanzîra nach dem Wâdi el-Ḥesâ, Bd. 1,<br>p. 215—261                                                                                                            |                            |
| Aug. 10.<br>11.                  | 313<br>316<br>320            | Wâdi el-Ḥesâ — Ḥirbet ed-Dbâ'a—el-'Ejme<br>el-'Ejme — et-Ṭfîle (Fig. 166) — Buṣejra —<br>'Ain Lafza<br>Beschreibung von Buṣejra (Situations-                                                                                               |                            |
|                                  | 1                            | plan: Fig. 167; Photographie: Fig. 168).                                                                                                                                                                                                   |                            |

| Datum             | Seite                        | Musil                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Provincia Arabia             |
|-------------------|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| 1900.<br>Aug. 12. | 1. Teil<br>322<br>328<br>333 | 'Ain Lafza—Hirbet Nuşrânijje—Rücken el-'Elleme (Danaberg)—Bîr Šhâde (Biyâr es-Seba'a)—Römerstraße—Hir- bet es-Smêra'—Wâdi el-Bardijje—'Ain el-'Akîd—eš-Šôbak (Fig. 169, 170)— Hirbet Umm Lôza—Lager in der Nähe Lager—Hirbet el-Rarka—'Ain el-'Erâk —Liğğ el-'Asîd Liğğ el-'Asîd—el-Bâred—el-Bêda—Petra | ı, 112, 96 ff.<br>efr ı, 120 |
| 18.<br>19.<br>20. | 334<br>336<br>337            | Petra—el-Bêḍa—Bedebda—el-Hîše<br>el-Hîše—'Ain el-'Ebr (bei aţ-Ţfîle)<br>'Ain el-'Ebr—Wâdi el-Ḥesâ—el-Kerak                                                                                                                                                                                              |                              |
| 1901.<br>Mai 9.   | 2. Teil                      | <b>1901.</b> Reise von Mâdeba nach Ķuṣejr 'Amra,<br>Kaṣr al-Ḥarâni, Kaṣr aṭ-Tûba und Ra-<br>dîr el-Ğinz, Bd. 1, p. 265—317                                                                                                                                                                              |                              |
| Juni 17.          | 3                            | Radîr el-Ğinz — Hağğstraße — Lager im                                                                                                                                                                                                                                                                   |                              |
| 18.               | 4                            | Wâdi Burma<br>Lager — aţ-Twâne — Bîr el-Harîr — Wâdi<br>el-Mwejle — aţ-Tfîle                                                                                                                                                                                                                            |                              |
| 19.               | . 7                          | at-Tfîle-Beşejra-Lager bei Dâna                                                                                                                                                                                                                                                                         |                              |
| 20.               |                              | Lager—Dâna—Fênân—Dâna                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                              |
| 21.               | 9                            | Dâna — Römerstraße — Wâdi Neğel — Lager südlich von 'Ain Neğel                                                                                                                                                                                                                                          | ı, 112—113, 98—<br>110       |
| 22.               | _                            | Lager—Petra                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1, 100—102                   |
| 27.               | 10                           | Petra—el-Ğî                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1, 429                       |
| 28.               | 1                            | el-Ğî—Hôr el-Hîše—'Ain Neğel—Lager<br>eine Stunde südlich von 'Ain eţ-Tarîk                                                                                                                                                                                                                             | ı, 94—102 umg.               |
| 29                | .   13                       | Lager—'Ain eţ-Ṭarîk—at-Twâne—Wâdi<br>el-Ḥesâ—Lager am nördlichen Rande<br>des Wâdis                                                                                                                                                                                                                     | 1, 80—94 umg.                |
| _                 |                              | Reise von Dât Râs nach Kaşr Bšêr und<br>Mâdeba, Bd. 1, p. 320—355                                                                                                                                                                                                                                       |                              |

| Datum    | Seite   | Musil                                                                                                    | Provincia Arabia |
|----------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 1901.    | 2. Teil |                                                                                                          |                  |
| Juli 18. | 17      | Hebron—Juṭṭa—Lager                                                                                       |                  |
| 19.      | 18      | Lager—Ksejfe (Fig. 8)—Hirbet Razze—<br>Lager im Wâdi el-Ğerâbi                                           |                  |
| 20.      | 23      | Lager-Kurnûb (Fig. 10-13)-Lager in<br>der Nähe                                                           |                  |
| 21.      | 29      | Lager—Naķb ed-Dabbe—Lager                                                                                |                  |
| 22       | 34      | Lager-'Abde-Lager in der Nähe                                                                            |                  |
| 23.      | 36      | Lager—es-Sbejṭa                                                                                          |                  |
|          | 38      | Beschreibung von es-Sbejta (Fig. 16-33;<br>Situationsplan: Fig. 15; Grundrisse:<br>Fig. 18, 20, 24, 28). |                  |
|          | 44      | es-Sbejta – el-Mešrife (Grundriß: Fig. 34)                                                               |                  |
|          |         | -Lager bei den Temâjel Râšed                                                                             |                  |
| 24.      | 46      | Lager-el-Ḥalaṣa-Bîr es-Sebaʿ                                                                             |                  |
| 1902.    | 53 I    | 1902.  Raggo Doire L Bolah — Sâk Mâzan (Fig 36)                                                          |                  |
| Aug. 18. | 53      | Razze—Dejr el-Belah—Sûk Mâzen(Fig. 36) Hân Jûnes (Fig. 37) — Bîr Refah (Fig. 38)                         |                  |
| 19.      | 59      | Bîr Refah—Weli eš-Šejh Nûrân—Tell el-<br>Fâre'                                                           |                  |
| 20.      | 62      | Tell el-Fâre'—Ḥirbet el-Fâr (Fig. 39)—  Bîr Abu Raljûn (Fig. 40)—Bir es- Seba' (Fig. 41)                 |                  |
| 21.      | 67      | Bîr es-Seba'—Tell el-Brejğ-Ruğm el-<br>Haz'ali                                                           |                  |
| 22.      | 70      | Ruğm el-Ḥazʻali—Wadi es-Sidd—Bîr<br>Ibn Turkijje—Lager beim Wâdi eš-<br>Šrejkijje                        |                  |
| 23.      | 72      | Lager—Bijâr 'Aslûğ (Fig. 42)—Lager in<br>der Ebene el-Kumajjene                                          |                  |
| 24.      | 78      | Lager-Hirbet es-Sa'adi-er-Rhejbe                                                                         |                  |
|          | 79      | Beschreibung von er-Rhejbe (Fig. 44-<br>56; Situationsplan: Fig 44: Kubbet<br>el-Bîr: Fig. 46-53)        |                  |
| 25.      | 83      | er-Rhejbe — Râs el-Karn — Tell Šunnâra<br>— Wâdi el-Abjad — Lager beim Kabr<br>eš-Šejh 'Amri             |                  |

| Datum      | Seite   | M usil                                             | Provincia Arabia |
|------------|---------|----------------------------------------------------|------------------|
| 1902.      | 2. Teil | T 154 V 3                                          |                  |
| Aug. 26.   | 87      | Lager—el-'Awğa'                                    |                  |
|            | 88      | Beschreibung von el-'Awğa' (Fig. 57—63;            |                  |
|            | ļ       | Situationsplan: Fig. 57; Grundrisse: Fig. 59, 60). |                  |
| 27.        | 102     | el-'Awǧa'—es-Sbejṭa                                |                  |
| 21.<br>28. | 103     | es-Sbejta—'Abde                                    |                  |
| 20.        | 100     | Beschreibung von 'Abde (Fig. 64-119;               |                  |
|            |         | Situationsplan: Fig. 65; Grundriß des              |                  |
|            |         | römischen Lagers: Fig. 88);                        |                  |
| Sept. 2.   | 151     | 'Abde—Wâdi er-Ramlijje—Lager imWâdi                |                  |
| -          |         | Abu Morâŗ                                          |                  |
| 3.         | 153     | Lager — Bîr el-Ḥafîr (Fig. 120) — Wâdi             |                  |
|            |         | Umm Metnân — Naķb el-'Ain —'Ain                    |                  |
|            | i       | el-Ķdêrât                                          |                  |
| 4.         | 157     | 'Ain el-Kdêrât—'Ain el-Kşejme—Temâjel              |                  |
|            |         | el-Mwêleh (Se'îb Umm Hrejbe:                       |                  |
| 5.         | 162     | Fig. 123)<br>Temâjel el-Mwêleh südwärts—Wâdi Luş-  |                  |
| J.         | 102     | şân — Lager im Wâdi el-Mzêre'                      |                  |
| 6.         | 169     | Lager — Wâdi el-Mâjen — Ard el-'Akûm               |                  |
|            |         | —Bijâr el-Mâjen (Fig. 128)—Lager                   |                  |
|            |         | bei den Šetâtîn                                    |                  |
| 7.         | 172     | Lager-Kuntile 'Ağrûd-Wâdi el-Kraje-                |                  |
|            |         | Kabred-Dibri—Lagerim Rôd Hadâhâd                   |                  |
| 8.         | 176     | Lager — Temâjel el-Ğerâfi                          |                  |
| 9.         | 177     | Temâjel el-Gerâfi—Nakb ed-Dîl (Fig. 130            |                  |
|            |         | —133)—Lager bei Mâ Radjân                          |                  |
| 10.        | 183     | Lager—Hafâjer Radjân—'Aşla' al-Ktîbe               |                  |
|            |         | (Fig. 134) — Hirbet el-Mene'ijje (Fig.             |                  |
|            |         | 137)—Lager 35 Minuten südlich von<br>Bîr Ğbêr      |                  |
| 11.        | 190     | Lager—Bîr Ğbêr—'Ain Tâba (Fig. 138,                |                  |
|            |         | 139)—Lager bei der Mündung des                     |                  |
|            |         | Wâdi el-Mwêleḥ                                     |                  |
| 12.        | 194     | Lager—'Ain Rarandal (Fig. 141)—Hrejbe              |                  |
|            |         | Rarandal (mit römischem Lager:                     |                  |
|            |         | Situationsplan: Fig. 142)                          |                  |
| 13.        | 197     | Rarandal — über die Wasserscheide Rîšt             |                  |
|            |         | al-Ḥawwar—Lager im Wâdi el-Ḥmejd                   |                  |

| Datum     | Seite   | Musir                                                                        | Provincia Arabia |
|-----------|---------|------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 1902.     | 2. Teil |                                                                              |                  |
| Sept. 14. | 201     | Lager—Ḥafâjer el-Ṣamr—ʿAin el-Wejbe                                          |                  |
|           |         | (Fig. 143)—Lager im Wâdi el-Flâsi                                            |                  |
| 15.       | 205     | Lager Hosob (Fig. 144; Situationsplan                                        | ·<br>            |
| 16.       | 209     | des römischen Lagers Fig. 145)<br>Hosob—Ksejr et-Tlâh (Fig. 147; Situations- |                  |
| 10.       | 1 200   | plan des römischen Lagers: Fig. 148)                                         |                  |
|           | ·       | -südwärts weiter Lager im Ğebel                                              |                  |
|           |         | Umm Rummâne                                                                  |                  |
| 17.       | 215     | Lager—Fênân                                                                  |                  |
| 18.       | -       | Fênân—Lager am Fuße des Nakb Namala                                          |                  |
| 19.       | 217     | Nakb Namala—el-Bêdâ (Sîk Namala:                                             |                  |
| 20        | 001     | Fig. 149, 150)—el-Gî<br>el-Ğî—'Ain eş-Şadr (Fig. 151)—'Ain eş-               |                  |
| 20.       | 221     | Şwâh—Ain el-Far—Ma'ân                                                        |                  |
|           |         | 7,110g 2111 01 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                               |                  |
| 24.       | 224     | Maʿân—südwärts—Lager imWâdi ʿAķejķe                                          |                  |
| 25.       | 225     | Lager—Wâdi Taberijja—al-Batra—at-                                            |                  |
|           |         | Telâğe—Hirbet en-Naşâra—el-Karana                                            |                  |
|           |         | (Grundriß des römischen Lagers:                                              |                  |
| 26.       | 229     | Fig. 152)<br>al-Karana—nördlicher Fuß des Nakb Štâr                          |                  |
| 20.       | 229     | -Wâdi Aba-l-Lesel-al-Krên-ed-                                                |                  |
|           |         | Dôr — Ain eş-Şadaka — Lager beim                                             |                  |
|           | l       | Râs Ajl                                                                      |                  |
| 27.       | 233     | Lager - Râs Ajl - Hirbet Dahâha - Ain                                        |                  |
|           |         | eṣ-Ṣadr—el-Ġî—Petra                                                          |                  |
| Okt. 4.   | 235     | Petra — el -Bêdâ — Bedebda — Ain ez-                                         |                  |
|           |         | Zwêtre—Hor el-Hîše—Hirbet el-Mek-                                            |                  |
|           |         | des—Hrejbet al-Ğafâli—Hirbet ʿAzûm                                           |                  |
|           |         | bei 'Ain Neğel                                                               |                  |
| 5.        | 237     | Hirbet 'Azûm—durch das Wâdi Neğel—                                           |                  |
|           |         | Ruğm al-Rwêr—Hirbet es-Smèra'—                                               |                  |
|           |         | Hirbet et-Tûk-Rücken von Elleme  Dâna-Wâdi Rarandel-Lager beim               | <u> </u>         |
|           | 1       | Hirbet Umm Zejtûne                                                           |                  |
| 6.        | 240     | Lager-Hirbet Nekked-Hirbet as Sa'îd                                          |                  |
|           | 1       | —Hirbet al-Mašmîl—Ruğm Karaka                                                |                  |
|           | •       | −Wâdi el-Ḥesâ                                                                | ı, 108—110 umg.  |

Im folgenden sind die Routen topographisch geordnet:

#### I. Ğibàl und eš-Šerâ.

- A. Das Gebiet nördlich von Petra.
  - 1. Vom Wâdi el-Hesâ bis zum Meilenstein 32 von Petra.
  - Wâdi el-Ḥesâ (bei Dât Râs) at-Twâne; umgekehrt: 29. Juni 1901 (2, 15—16).
  - 2. Kal'at el-Hesâ-at-Twâne: 2.-3. Sept. 1896 (1, 27-32).
  - 3. Radîr al-Ğinz-at-Twâne: 17.-18. Juni 1901 (2, 3-4).
  - 4. at-Twâne-aț-Tfîle: 18. Juni 1901 (2, 4-7).
  - 5. at-Twâne—Meilenstein 32 von Petra: 3. Sept. 1896 (1, 32-35); umgekehrt: 28.—29. Juni 1901 (2, 12-13).
  - Wâdi el-Ḥesâ (bei el-ʿAčûze)—at-Ṭfîle; umgekehrt: 11. Sept. 1896 (1, 156);
     Aug. 1900 (1, 336—337).
  - Wâdi el-Ḥesâ—Mašmîl—Rarandal—Dâna; umgekehrt: 5.—6. Mai 1898
     (1, 298—301); 5.—6. Okt. 1902 (2, 240—243).
  - 8. Wâdi el-Ḥesâ (beim Sejl 'Afra)—el-'Ejme—aṭ-Ṭfîle: 10.—11. Aug. 1900 (1, 313—316).
  - 9. at-Tfîle—al-Buşêra—Dâna: 11.—12. Aug. 1900 (1, 316—323); 19.—20. Mai 1901 (2, 7—8); umgekehrt: 11. Sept. 1896 (1, 156).
  - 10. at-Tfîle Petra; umgekehrt: 18.-19. Aug. 1900 (1, 334-336).
  - 11. Dâna-Wâdi el-Rwêr-Petra; umgekehrt: 2-4. Mai 1898 (1, 287-292).
  - 12. Dâna—Fênân: 4. und 5. Mai 1898 (1, 292, 298); 20. Juni 1901 (2, 8).
  - 13. Fênân-Sîk Namala-Petra: 18.-19. Sept. 1902 (2, 215-221).
  - Dâna—Meilenstein 32 von Petra: 12. Aug. 1900 (1, 323—324); 29. Juni 1901 (2, 9); umgekehrt: 10. Sept. 1896 (1, 155—156); 5. Okt. 1902 (2, 237—240).
    - 2. Vom Meilenstein 32 von Petra bis Petra.
  - 15. Meilenstein 32—'Ain Neğel: 4. Sept. 1896 (1, 35); 21. Juni 1901 (2, 9); umgekehrt: 28. Juni 1901 (2, 12); 4.—5. Okt. 1902 (2, 236—240).
  - Meilenstein 32 eš-Šôbak: 12. Juli 1900 (1, 324—326); umgekehrt:
     Sept. 1896 (1, 155—156).
  - 17. eš-Šobak-'Ain Neğel: umgekehrt: 10. Sept. 1896 (1, 155).
  - 18. eš-Šôbak-Petra: 12.-14. Aug. 1900 (1, 327-333).
  - 19. 'Ain Neğel—Petra: 4.—5. Sept. 1896 (1, 37—41); 21.—22. Juni 1901 (2, 9—10); umgekehrt: 27.—28. Juni 1901 (2, 10-12); 4. Okt. 1902 (2, 235—236).
- B. Das Gebiet südlich von Petra.
  - 20. 'Ain Neğel-'Ain Ğorbâ-Ma'an: umgekehrt: 9.-10. Sept. 1896 (1,154-155).
  - 21. Petra-Odruh-Ma'an: 8.-9. Sept. 1896 (1, 150-154).

- 22. Petra—'Ain eş-Şwâh—Ma'ân: 19.—20. Sept. 1902 (2, 221—223).
- 23. Ma'ân al-Karana 'Ain Sadaka Daḥâḥa Petra: 24.—27. Sept. 1902 (2, 224—235).
- Ma'ân Basţa 'Ain Şadaka 'Ain Delâra Petra: 21.—23. April 1898
   (1, 274—286).
- Ma'an durch das Wâdi el-Jitm el-'Akaba: umgekehrt: 15.—18. April 1898 (1, 260—270).

#### I. Südpalästina und der Negeb.

#### A. Südpalästina.

- Razze—el-Ḥalaṣa—el-'Awǧâ—'Ain el-Kuṣejme—er-Rhejbe—Razze: 16.—
   Nov. 1897 (1, 198—211).
- 27. Razze—el-'Arîš—'Ain Ķdejs—'Abde: 28. März—9. April 1898 (1, 230—240).
- 28. Razze—Bîr es-Seba'—Bijâr 'Aslûğ: 25.—27. Mai 1897 (1, 165—166); 18.—23. Aug. 1902 (2, 53—75).
- 29. Bijâr 'Aslûğ —'Ain Ķdejs —'Ain el-Ķuṣejme es-Sbejta Bijâr 'Aslûğ : 27. Mai—1. Juni 1897 (1, 166—193).
- 30. Bijâr 'Aslûğ-Tell 'Arâd-Hebron: 1.-3. Juni 1897 (1, 193-197).
- 31. Bijâr 'Aslûğ—er-Rhejbe—el-'Awğâ—es-Sbejţa—'Abde: 23.—28. Aug. 1902 (2, 76—106).
- 32. Hebron el-Ksejfe Kornûb 'Abde es-Sbejta el-Mešrife el-Halaşa Bîr es-Seba': 18.—24. Juli 1901 (2, 17—47).

#### B. Der Negeb.

- 'Abde Nakb el-Mitli el-'Araba Má Radján: 9. 13. April 1898
   (1, 241—254).
- 34. 'Abde—'Ain el-Kuṣejme—Wâdi Luṣṣân—Wâdi el-Ğerâfi—Nakb ed-Dîl— Mâ Radjân: 2.—9. Sept. 1902 (2, 151—183).
- 35. Mâ Radjân-el-Akaba: 13.-14. April 1898 (1, 254-256).
- Mâ Radjân—'Ain Rarandal—'Ain el-Wejbe—Hoşob—Tlâh—Fênân: 9.—
   17. Sept. 1902 (2, 185—215).

Der wichtigste Abschnitt dieses Bandes ist die Beschreibung von Petra, die nahezu ein Drittel des ersten Teiles einnimmt (1, p. 41—150). Musik hat während fünf verschiedener Aufenthalte, die zusammen ungefähr den Zeitraum eines Monats umfassen, die Umgebung der Stadt aufs Gründlichste durchforscht und eine Anzahl Monumente entdeckt, die Domaszewski und mir wie auch allen früheren Reisenden entgangen waren. Ob die von ihm gesammelten nabatäischen Inschriften das von Euting in so meisterhafter Weise

zusammengetragene Material wesentlich bereichern werden, können wir erst nach dem Erscheinen des Inschriftenbandes beurteilen. Besonders hervorzuheben sind seine durch zahlreiche Photographien und Plane erlauterte Beschreibung des Kreuzfahrerschlosses el-Wejra (p. 59 sqq.) und seine Aufnahme des Heiligtums von ed-Deir (p. 147 sq.), die bei uns fehlen; auch bei den von uns aufgenommenen Monumenten hat er manche wertvolle Ergänzungen geliefert. Es wäre aber sehr zu wünschen gewesen, daß er unsere Nummern zitiert und seine Darstellung dadurch mit der unserigen in Einklang gebracht hätte, womit dem Leser unendliche Mühe erspart geblieben wäre; mit unserem Petraverzeichnis wollten wir einen Grundstock liefern, an den sich die Späteren anschließen konnten, um der heillosen Verwirrung zu steuern, die in der Bezeichnung der einzelnen Monumente bisher geherrscht hatte, und es ist im Interesse des Werkes selbst sehr zu bedauern, daß der Verfasser hierauf gar keine Rücksicht genommen hat. Ich bin daher auch hier gezwungen, das von ihm Versäumte nachzuholen und ein Verzeichnis der von ihm beschriebenen Monumente zu geben, in dem ich unsere Nummern anführe.

### Beschreibung von Petra: 1. Teil, pp. 41-150:

- p. 42: Wasserbehälter beim Eingang in das Bâb es-Sîķ und zwei Mühlen.
- p. 44: Grab el-Hân (Fig. 7) = Br. 4.
- p. 45: Kuppe Ḥarâbt er-Ramla mit Opferplatz; Br. 1 erwähnt die dazu hinaufführende Treppe.
- p. 46: Bogengrab (doch nicht Br. 3?) und ein Heiligtum (Br. 21?).
- p. 47: Altar am nördlichen Ufer des Bâb es-Sîķ. Şahrîğ Gräber (Fig. 11 = Br. 7 und 9, Fig. 12 = Br. 9).
- p. 48: al-Ğrajdi Br. 34—35; Stützmauer Br. 29; al-Mozlem-Tunnel (Fig. 16, 19 und p. 53) Br. 31.
- p. 50: Uralte Senkgräber (Fig. 13—14); Şahrîğ-Grab (Fig. 15) = Br. 30; Kammern, Altäre und Votivnischen über dem Tunnel Fig. 17—18).
- p. 53: Der Mozlem-Tunnel (Br. 31) und das Tal an seinem Nordende.

- p. 58: Ausführliche Beschreibung von al-W'ejra (Fig. 20-33) = Br. 851.
- p. 73: es-Sîķ (Fig. 34-37): Br. p. 215 sqq.
- p. 76: In einer südlichen Seitenschlucht des Sîk (Br. 58) eine Altarnische (Fig. 38); dann die Altarnischen Br. 60 (Fig. 39-41).
- p. 77: al-Ğerra oder al-Ķaṣʿa (Fig. 62) Br. 62. Daß der Name el-Ḥazne oder ḥaznet Firʿaun erst von den Fremdenführern herrührt, bezweifle ich; er kommt bereits bei Irby vor, allerdings nicht als Bezeichnung des Tempels, sondern des vermeintlich darin verborgenen Schatzes und scheint aus Jerusalem zu stammen; Burckhardt hat Ķaṣr Firʿaun.
- p. 78: Wasserleitung (Fig. 43): Br. p. 211.
- p. 79: Die Opferstätte Umm Ḥasân (vgl. p. 98), zu der die Treppe Br. 63 durch die mit Altarnischen (Fig. 44—47) versehene Schlucht Zarnûk al-Ğerra hinaufführt. Kammer mit rohem menschlichem Bildnis an der Außenwand (Fig. 48) = Br. 65 (Fig. 262). Gegenüber davon eine Badeanlage.
- p. 80: Durch die Schlucht Zarnûk Kudlah (Fig. 49 = Br. 80) auf den Obeliskenberg hinauf.
- p. 81: ,künstliche Plattform, besteht der Länge nach aus sieben ungleichen parallelen Teilen, die dadurch entstanden sein dürften, daß aus dem festen Sandstein Baumaterial gebrochen wurde'
  = Br. 88. Zitadelle (Fig. 50-52) = Br. 85 (Fig. 269).
- p. 83: Großer Opferplatz (Fig. 53-61) = Br. 85 a.
- p. 91: Altarnische unterhalb des Opferplatzes (Fig. 62-63, vgl. Br. Fig. 284); andere auf dem Wege zum Theater hinunter (Fig. 64-65).
- p. 94: Nabatäische Inschriften = Br. 93.
- p. 96: Obelisken (Fig. 50, 66) = Br. 89, 90. Auf den Felswänden weiter südlich nabatäische Inschriften = Br. 290a. Dann hinab zum Heiligtum
- p. 97: Harâbt en-Nmêr (Br. el-Mêr): nabatäische Inschriften = Br. 292, südlich davon das Heiligtum = Br. 290. Vom Zarnûk Kudlah (Br. 80) hinüber zum

- p. 98: Opferplatz Umm Ḥasân (Fig. 67—70; vgl. p. 79, Fig. 71: Blick auf el-Madras); von dort hinab durch
- p. 102: die Schlucht Zarnûk el-Gerra (p. 79), wo nabatäische Inschriften gefunden wurden, nach el-Gerra (Br. 62) und dem
- p. 103: Theater (Fig. 72-75) = Br. 161.
- p. 104: Stadtgebiet, zunächst die Nordhälfte:
- p. 105: Basilika, vielleicht Br. 424. Turm.
- p. 106: Wasserbehälter; Kirche (Fig. 76). Auf der Südseite des Baches: die Straße—Br. 404; Relief (Fig. 77, vgl. Br. Fig. 348).
- p. 107: Wasserbehälter = Br. 410 und Bad = Br. 408. Tor (Fig. 78) = Br. 406. el-Kaşr (Fig. 79) = Br. 403, mit Altar = Br. 402.
- p. 108: Zebb Fir'aun Br. 409. Dann nach al-Farasa und in das nördliche Wâdi (Br. p. 271):
- p. 109: Grab = Br. 239; Mauersperre mit Treppe = Br. 243.
- p. 112: Wasserbehälter = Br. 246. Dann in das südliche Wâdi von al-Farasa (Br. p. 279): Grab (Fig. 80) = Br. 258. Dann zurück zur Westwand des Obelisken- oder Theaterberges Umm 'Elêdi (nicht des Ğebel el-Ḥala'): Grab (Fig. 81) = Br. 229; Grab (Fig. 92, irrtümlich bezeichnet) = Br. 228.
- p. 113: Morâr el-Ķrât (Br. Südgräber): Ṣahrîğ-Grab (Fig. 82—83) = Br. 307. Dann zum Ğebel Hârûn (Fig. 84—85) = Br. p. 419.
- p. 114: Klosterruine unterhalb des Gipfels.
- p. 115: Beschreibung des Aarongrabes (Fig. 86).
- p. 118: Vom Ğebel Hârûn zurück nach Ğebel et-Torra (Br. Südwestwand auf Fig. 323) und Ğebel el-Barra (Br. el-Ḥabîs), Gräber am Fuße des letzteren (Fig. 87) == Br. 364-372 (Fig. 326).
- p. 120: Ḥašm el Ḥabîs (Fig. 88) = Br. Akropolisberg, p. 300. Ruinen (der Zitadelle von Petra?) auf dem Gipfel. Fig. 89 ist ebenfalls der Akropolisberg und zeigt das unvollendete Grab Br. 400.
- p. 122: Zum Theater zurück. 'Unajšu-Grab = Br. 808.
- p. 124: Grab Umm eş-Şenêdîk = Br. 772. Südlich davon eine Treppe, die auf den Berg al-Hobza hinaufführt zu einem festen Turm

- und einer Zisterne. Gräber Umm 'Amdân = Br. 766 und Umm Za'kêke (Fig. 90) = Br. 765. Grab des Sextius Florentinus = Br. 763; ,aus der Steinschlucht neben diesem Grabe führt eine Treppe auf al-Ḥobza hinauf; "oben ein zerstörter Wachtturm, einige Wasserbehälter, kleine Gärten, auf einer großen Kuppe ein Altar und mehrere offene Kammern".
- p. 125: Nordwestwand = Br. 758-697. Wasserbehälter = Br. 696. Senkgräber = Br. 698 (Nischen).
- p. 126: Wasserleitung. Opferaltar = Br. 688. Morâr en-Nașâra = Br. Nordostgräber (p. 369). Straße, die den Namala-Paß mit Petra verbindet = Br. 646. Plateau 'Arķûb el-Hîše (Br. Fig. 401) mit Gräbern (Br. 636—644). Gedeckte Wasserleitung.
- p. 127: Die älteste Anlage der Stadt, die Befestigungen und Handelsmagazine.
- p. 130: Wâdi Abû 'Alêķa (Fig. 91), in seinem oberen Teile Wâdi Ma'êşret el-Kebîre genannt (vgl. S. 131) — Br. Wâdi et-Turkmânijje. — Grab mit der nabatäischen Inschrift — Br. 633.
- p. 131: Opferplatz = Br. 625. Wâdi Ma'êşret el-Wasta = Br. Drittes Nordwestwâdi (p. 355). Rücken Mamât Manşûr (vgl. zu diesem Namen Revue biblique, 1907, p. 282) = Br. el-Ma'aitere (p. 345). Grabkammer mit nabatäischen Inschriften = Br. 531.
- p. 132: Wâdi Ma'êṣret eṭ-Ṭarfâwijje = Br. Zweites Nordwestwâdi (p. 339). Das Bild Fig. 92 gehört nicht hierher, sondern stellt die Westwand des Obeliskenberges mit dem Grabe Br. 228 dar. Im oberen Teile des Wâdis:
- p. 133: Nabatäische Inschriften, wohl Br. 470 und 474a. Altarrelief (Fig. 93). Şahrîğ-Grab (d. h. viereckiger Pylon); ich habe jedoch keins bemerkt und vermute, es ist das Heğr-Grab Br. 472 gemeint.
- p. 134: Še'îb ed-Dejr (Fig. 94) = Br. Erstes Nordwestwâdi. Treppe = Br. 442. Römisches Grab mit Spuren einer nabatäischen Inschrift rechts von der Tür = Br. 453, vgl. Br. 455. Die

### R. Brünnow. Über Musils Forschungreisen.

414

- Treppe hinauf, nach wenigen Minuten (etwa bei Br. 458?) nach rechts durch einen Felsenriß in die Schlucht Kattar ed-Dejr (Fig. 95), die von mir nicht besucht wurde, wahrscheinlich aber von Euting.
- p. 135: Heiligtum, nabatäische Inschriften (wohl = Br. 461) und Altarnischen (Fig. 96 = Br. Fig. 363; Fig. 97—99). Dann wieder durch die Treppe hinauf auf die
- p. 137: Ebene Umm Zejtûne (Br. p. 329), darin ein Felsklotz mit einem Opferaltar (Fig. 100).
- p. 138: 50 Schritte südlich (nördlich?) davon die Klause mit drei Kreuzzeichen und einer nabatäischen Inschrift—Br. 460.,50 Schritte südlich davon eine andere Treppe, die zu einigen Klausen führt, bei denen sich auch ein großer Saal befindet.
- p. 139: Ihnen gegenüber sieht man am Ostrande der Ebene eine dritte Treppe, die auf eine ziemlich hohe Kuppe führt, wo ein ähnlicher Opferplatz zu sehen ist. Etwa 60 Schritte von der zweiten Treppe erblickt man im Westfelsen eine begonnene Tür und ein schönes römisches Grab (Fig. 101) mit einer einfachen Tür, doppelten Senkgräbern und mit nabatäischen Inschriften. Daneben zwei Altarnischen (Fig. 102). Zu dieser Beschreibung hätte eine Kartenskizze gehört; die Lage der verschiedenen Monumente läßt sich schwer erkennen. Durch die zweite Treppe (p. 138) auf das Hochplateau von ed-Dejr.
- p. 142: Der große Tempel al-Faţûma (Fig. 103—107, 111, 148) =
  Br. 462. Vor dem Tempel, etwas nördlich davon, ein Opferaltar (Fig. 108—110). In der Nähe eine Treppe, die auf das Dach des Tempels führt. Dem Tempel gegenüber, auf einer Sandsteinkuppe, liegt
- p. 146: das Heiligtum von ed-Dejr (Fig. 112-116)=Br. 468.
- p. 147: Heiligtum mit nabatäischen und griechischen Inschriften = Br. 465. Heiligtum mit Kamelrelief (Fig. 117, mit etwas zu viel Phantasie gezeichnet, und 118) = Br. 466 (Fig. 368).

(Fortsetzung folgt.)

## Anzeigen.

N. Rhodokanakis, Der vulgärarabische Dialekt im Dofâr (Zfâr).
I. Prosaische und poetische Texte, Übersetzung und Indices. Wien 1908. Alfred Hölder (Südarabische Expedition. Band viii).

Als eine weitere Frucht der an wissenschaftlichem Ertrag ungewöhnlich reichen "Südarabischen Expedition" legt N. Rhodokanakis prosaische und poetische Texte im Dialekt von Dofâr (طُقُار) am persischen Meerbusen vor, welche er in Wien von dem Weihraucharbeiter Mhammed ben Sêlim al-Ktîrī aufgenommen hat, demselben Gewährsmann, welcher D. H. Müller die von ihm publizierten Šhawri-Texte überlieferte.

In der Kunst des Erzählens ist dieser Beduine nicht gerade ein Virtuose; seine Geschichten leiden vielfach an störender Sprunghaftigkeit; es fehlen nicht selten notwendige Bindeglieder,¹ oder es werden Voraussetzungen der Handlung erst hinter dem Bericht über diese selbst nachgebracht. — Auch klagt der Herausgeber über seine Unzuverlässigkeit und Ungeduld beim Erteilen von Erklärungen. Während er Anstößiges ohne Bedenken vortrug, leistete er bei den ihm abgefragten Deutungen starke Stücke im Verdrehen. Doch griff

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Z. B. fehlt in Nr. xm das bewegende Motiv der Handlung, daß die Sultanstochter den Neffen geliebt hat, der sie seinem Oheim auslieferte, wodurch erst die Eifersucht dieses letzteren sich erklärt. — S. 60, 1 heißt es "eine von den Frauen", wo es gerade darauf ankommt, daß es die Frau des Ermordeten war. — In Nr. xiv ist der Ausgang der Geschichte recht lückenhaft erzählt, usw.

oft der Überlieferer der Sogotri-Texte, 'Alî ben Âmer en-Nubhâni, ratend und aufklärend ein. Diese Mängel des Berichterstatters kommen naturgemäß in geringerem Grade bei den Prosa-Texten zum Ausdruck; in den poetischen Stücken mit ihren zahlreichen seltenen und fremden Wörtern und losen Zusammenhängen wirkt dieser Mangel weit empfindlicher. Rhodokanakis hat sich aber keine Mühe verdrießen lassen, aus den oft langstieligen Darlegungen des Erzählers das Wesentliche der Erklärungen zu extrahieren und teils als kurze arabische Glossen, teils als deutsche Erklärungsworte in den Anmerkungen wiederzugeben. Ohne diese aufopfernde Geduld und eindringende Hingebung würden die Gedichte vielfach ungelöste Rätsel geblieben sein; auch jetzt erscheint nicht weniges noch dunkel, oder die Originalerklärungen, wie Rнор. selbst oft betont, zweifelhaft. Durch die hart neben die Texte gedruckte Übersetzung wird, wie in den vorangehenden Bänden, das Einlesen und Verständnis vorzüglich gefördert. Ein zweiter Teil, der in Vorbereitung ist, soll Einleitung, Grammatik und Glossar bringen. Sehr angenehm wird es von dem Leser empfunden, daß die Transkription dieser Texte ohne die sonst vielfach üblichen verwirrenden Künsteleien durchgeführt ist.

Die Erzählungen sind zum Teil Märchen, unter denen einzelne mit denen der vorangegangenen Bände verwandt sind, z. B. Nr. ix mit dem Mehrī-Text bei D. H. Müller i, 80 ff. (Die Reise zur Tochter des Sonnenaufgangs, der Morgenröte). Andere enthalten lustige Schelmenstreiche, wie Nr. iv von den drei diebischen Brüdern, Nr. vi die Taten des tapferen Räubers Abû Nasar, lose Anekdoten, Nr. xi Schwänke des Fuchses bê-Nuwâs, Nr. xii Listen des liederlichen Šibeyr, stark erotischen Charakters. — Lieblich und gefühlvoll ist Nr. xii: Ein Neffe, der durch List seinen Oheim in den Besitz der Sultanstochter gebracht hat, wird von diesem aus Eifersucht getötet; aber die Prinzessin, die den Neffen liebte, stirbt an dessen Grabe. Zwischen ihren Gräbern sproßt ein Baum empor, und jeder Vorbeikommende erzählt, das ist das Grab dieser beiden Liebenden. — Kulturhistorisch interessant sind z. B. Nr. vii: Sa'id liefert einen

Mann, der eine Blutschuld gegen Sa'ids Stamm auf sich geladen hat, den Rächern aus; nachdem aber der Mörder vor seinem Tod den Sa'id angerufen hat, tötet dieser die Rächer, darunter seinen eigenen Oheim; Nr. viii: Von dem, der das Gottesurteil findet (Mimrit). Er faßt die Zunge des Verdächtigen mit einem glühenden breiten Eisen zweimal, von jeder Seite einmal. Dann schließt der Geprüfte den Mund und speit darauf aus. Wenn er weit ausspeit, ist er unschuldig; wenn er aber schuldig ist, schwillt seine Zunge an. — Nr. x erzählt vom Sklavenfang, bei welchem ein tapferer Sklave sich ins Meer wirft, ein anderer, gefangen genommener, den Rächern wieder abgejagt wird.

Interessantes folkloristisches Material enthalten die prosaischen, wie die poetischen Stücke auch sonst. Z. B. wird ein Totenopfer S. 14, 3 und 52, 8—10 dargebracht. — Einem im Kampf Gefallenen zu Ehren, über dessen Grab man keine Steinplatten zu legen hat, zerbricht Abû Zeid sein Schwert und pflanzt die eine Hälfte zu Häupten, die andere zu Füßen auf (10, 30 f.). — Die Frau, die Blutrache für ihren Mann genommen hat, trinkt einen Schluck vom Blute seines Mörders (60, 27). — In dem Gedichte cxxiv hört ein Mann, der mit seiner Kamelin in der Wüste und hier eingeschlafen ist, eine Frau, die mit ihrem Kinde gestorben und nun ein Dämon (sikniyye) ist, singend klagen, daß sie beide nichts zu essen haben. Da gießt er Milch zu Boden, melkt sein Kamel und gießt auch diese Milch nochmals den Gestorbenen hin.

Auf die Anlässe der Gedichte, die so mannigfaltig sind wie das Leben der Beduinen, im einzelnen einzugehen, ist nicht möglich. Hingewiesen sei hier nur auf die poetische Verherrlichung der körperlichen Reize der schönen Talha nach deren Vermählung (S. 64 ff.), die starke Ähnlichkeit mit den von Wetzstein veröffentlichten syrischen Hochzeitsliedern hat. — Die Gedichte werden auch für das Lexikon sehr ergibig sein. Rhodokanakis wird erfreulicher Weise im in. Teil dieser Frage, sowie der über Metra und Reim besondere Untersuchungen widmen, die sehr erwünseht sind.

Ein Hauptwert dieser Publikation liegt auch in der grammatischen Erschließung dieses neuen Dialekts. Freilich ist es ein unvermeidlicher Mangel, daß er nur von einem einzigen Erzähler her aufgenommen ist und dessen individuelle Eigentümlichkeiten natürlich nicht überall mit denen der Gesamtheit übereinstimmen (vgl. z. B. weiterhin über mehrfaches Schwanken bei ihm selbst). Aber im Großen gewinnen wir jedenfalls ein treues Bild dieses Dialekts. Im Folgenden sollen nur eine Reihe seiner wesentlichen Erscheinungen hervorgehoben werden.

Charakteristisch ist dem Dialekt die starke Neigung zur Akzentuierung der Schlußsilbe; dies tritt sowohl beim persönlichen Pronomen, als beim Perf. des Verbs, z. T. auch beim Imperfekt, als endlich bei den zweisilbigen Nomina mit kurzen Vokalen hervor (weiteres s. unten).

Auf dem konsonantischen Lautgebiete kann hier auf die feineren Modifikationen der Aussprache (Einltg. S. vm) nicht eingegangen werden. Ich nenne nur die häufige Mouillierung nach l,  $\check{s}$ , wie  $el(y)\hat{e}=$  "lt., " $a\check{s}(y)\hat{a}yeyn$  "zwei Mahlzeiten",  $\check{s}(y)\hat{a}$ " er "Haar", wa $\check{s}\check{s}(y)\hat{u}$  "verläumdeten" 139, 14 (nur vereinzelt nach k). — Anlautendes Hamza fällt bei häufigen Wörtern in Fällen wie  $b\hat{u}$ ,  $b\hat{u}$ , btah "seine Schwester" weg. — Der Übergang von f in t findet sich (wie in dem bekannten tim "Mund"), z. B. in et-tawgiyya "die obere" für klass. fawg", sowie in dilti, diltu, springe (fem.), springet" (42, Anm. 4) neben häufigem dlif.

Auf dem vokalischen Gebiet ist die starke Entwicklung der Imâle hervorstechend, die nicht bloß in den von den alten Grammatikern beobachteten Fällen erscheint, sondern auch z. B. in henê, mê, Wasser', mhê, bei ihr', elyê, zu' (hier auch z. B. in Mekka), wobei die Grammatiker es ausdrücklich leugnen, sehr auffällig bei Perfekten von vir wie kên, gêl u. a. m. — Klassisches î wird öfter éy gesprochen, z. B. in héy, sie', efthey, öffne' (fem.) 49, 4, deléyla, Führer' 74, 3, 'aleyla, Kranke' 74, 13 u. a. — Einschub kurzer Vokale findet sich häufig in Poesie des Metrums wegen, z. B. hesebena, wir dachten' 'afidena, wir sprangen auf', yikedibûn, sie lügen'

132, 11, mațelûb ,Gesuchter 74, 1. 11 u. a.; in Prosa z. B. șarațena, baradena 41, 2. 5, yihademûn 40, 18 u. s.

Beim Pron. pers. sind zumeist schlußbetont: ená ,ich' (auch ené 12, 27; 51, 11; né 27, 18; — in Poesie auch ána); entá, enté ,du'; — ,er' ist gewöhnlich héw (selten háw 21, 2, hów 22, 15, hú 22, 24. 30 u. ö.); fem. héy, auch hiy (13, 12). — Plur. 1. P. hené; 3. P. msc. hum (mit deutendem Präfix enhúm 13, 26 — [].

Unter den Suffixen weist die 2. P. sg. fem. das š (Keškeše) auf, z. B. bintiš "Deine (f.) Tochter" 23, 9; ba tiš "ich will Dir geben" das., u. a. — Die 3. P. sg. msc. lautet hier ah, z. B. lah, rāsah, smāh "sein Name". Der zugrunde liegende Ausgang a des Nomens entspricht also dem im Hebr. und Aram. vorauszusetzenden. — Im Fem. erscheinen neben dem gewohnten hā ziemlich häufig Verfärbungen, z. B. timhê "ihr Mund" 3, 11; 12, 6; bihê 12, 10, lhê 14, 1, sogar bhî 2, 29; 3, 25; 50, 10; 63, 3 [dicht neben uyyêhā, tiyâbhā Z. 17; ebenso 2, 11 u. ö.]; ejibhî "ich werde ihr geben" 2, 7 u. a. Es wäre noch genau festzustellen, in welchen Fällen des Umlauts, wie in den obigen, ein benachbartes e, i als Ursache anzusprechen ist; lhê, mhê und andere Präpositionen könnten sich als Analogiebildung nach b(i)hê erklären. — Im Plur. lautet die 2. P. msc. kúm 34, 17, kóm, die 3. P. msc. hóm, aber auch hém (42, 1. 2. 30 hier nach vorhergehendem î, ê), wohl Analogiebildung nach dem fem. hen (3, 27. 32 u. s.)

Das Demonstrativum mse. ist  $h\hat{a}d\bar{a}$  und  $h\hat{a}d\bar{e}$ , auch  $h\hat{e}d\bar{e}$  (11,11.33); ohne Vorschlag:  $d\bar{e}$  2, 16. Wie auch im Mekkan., Omânī u. s. kommt in Verbindung mit ki nur  $kid\hat{e}$  vor, z. B. 29, 24; 50, 21; in dessen überall konsequentem de sich das ursemitische Masculin de deutlich erhalten hat (vgl. meine Sprachwissensch. Untersuch. 1, 35). Die Komposition  $delh\acute{e}yn$  ( $dilh\acute{e}yn$ ) , jetzt' findet sich auch im Omāni ebenso. — Das Fem. ist  $d\hat{e}$  (29, 25 u. o.); es wird vom Erzähler zuweilen auch für das Msc. verwandt; z. B. 13, 21. 23; 12, 30. — Das fem. Demonstrativ für das Entferntere ist  $d\hat{e}k$  3. 18;  $d\hat{e}kh\bar{e}$  'l  $leyl\hat{a}$ , in jener Nacht' 7, 11. Plural:  $del\hat{a}k$ , illi' 53, 5. 24. — Für die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. das irâqische hä.

Frage dient auch hier das weitverbreitete min, für das Relativ  $li^1$  neben elli.

Bei der Verbalflexion ist die Endbetonung im Perfekt 3. P. Sg. msc. und fem. charakteristisch und derjenigen beim Personalpronomen und den zweisilbigen Nomina parallel. Z. B. ga'ád ,saß', ūsél "gelangte", hebelít "sie war schwanger". lebsít "sie kleidete sich", dibirít ,sie ward wund', širdét ,sie floh'; auch mit Suffix 3. P. Sg. drzétah sie stach ihn' 12, 1, u. a. m. Infolge des Abfalls des unbetonten ersten Vokals bilden sich zuweilen Vorschlagsvokale: idhål ging hinein', elsík ,blieb hängen', endár ,schlüpfte heraus'. — Die 3. P. Pl. endigt auf dw, dw, dw, also nach Analogie der Vbb. ult. w; z. B. dhaláw, sie gingen hinein', širdów, sie flohen', ga'dów, sie blieben' usw. Seltener erscheint û, wie in hallû 22, 31, tỷaddû 23, 1, gâlû 2, 14 u. a. - Die 2. P. Pl. endigt auf tū, z. B. gultū 11, 25, sragtū 5, 4, tnâderū 5, 4. - Das Imperfekt in der Bedeutung des Wollens und der Zukunft nimmt ba-Präfix zu sich, z. B. bānâm ,ich werde schlafen', ána bāsrúg ,ich werde stehlen 22, 18, ána bāzrá ,ich will säen 48, 18 u. a. - Hinsichtlich des Tons finden sich hier nebeneinander Fälle wie ba-nekfir ,wir wollen graben 52, 4, ndhal ,wir wollen eintreten' 69, 7 (s. auch die eben erwähnten), und wieder yakfir, yiktib, das Z. 5, tidilif 5, 28 u. a. - Unter den Konjugationen sei die eigenartige achte hervorgehoben: giteléb ,verwandelte sich 49, 7, qitsemát ,sie wurde geteilt' 32, 26.

Von unregelmäßigen Verben verlieren diejenigen prim. Hamzatae im Perf. 1 infolge der Endbetonung den ersten Radikal: kél, aß' 14, 9; 42, 17 auch kál 22, 32, keláu, aßen' 21, 3, kelét 42, 14, h ô-hen, raubten sie' 33, 7. Zur Auffüllung der Wurzel werden sie dann in anderen Personen z. T. wie behandelt: heeynā, wir nahmen' 41, 36. — Das Impf. lautet jûkel.

Bei den rur ist auffällig der Umlaut der Stammsilbe in kên "war", gêl "sprach", šêfū "sie sahen" 21, 24 (neben kân, das aber seltener

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie auch im Hadramaut, Tunis und Malta; nahe Verwandtes in andern Dialekten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenso au im Irâq. <sup>3</sup> Vgl. hierzu tunes. klû, hdû u. a.

ist, sogar kânt 'Du bist' 33, 4; 35, 22; gâl 3, 17; 2, 7 u. s., sâr 'zog' 3, 12, râh 'ging' 3, 22). Nicht auffällig ist es bei dem intrans. nêm 'schlief' 37, 12, wozu bab.-talm. zu vergleichen. Liegen in den ersteren Fällen Bildungen nach Analogie der intransitiven, wie z. B. des altarab. maeta, haefa, naema oder der zur vor?

Die pro-Verba zeigen auch hier wie in den anderen modernen Dialekten, beim Antreten konsonantischer Endungen Analogiebildungen nach den vo; z. B. gaṣṣáynā "wir folgten Spuren 59, 16, raddéyn "sie (fem.) kehrten zurück 44, 21, šilléynah "sie (fem.) trugen es fort 10, 18, temméyn "sie (fem.) sind fertig 57, 5; tméyt 8, 13. 32. Dahin gehört wohl auch das â in temm-â-hen "er erledigte sie (eas) 16, 19.

— Nach Art des Klassischen ist der Imp. 2. P. msc. fokki "löse aus 58, 25.

Von den ", die wenig Eigentümliches bieten, sei hier die mit anderen Dialekten zusammenstimmende Endverkürzung in dem Wort  $ta\hat{a}l$ , komme! herausgehoben.

Das Nomen zeigt wenig Abweichendes gegenüber den andern neuen Dialekten. Die Formen mit zwei kurzen Vokalen sind Oxytona, wie hebél "Schwangerschaft", hséd "Feindschaft", henés "Schlange", hatáb "Holz", sobír "Myrrhe". — In Poesie hat sich öfter die Nunation erhalten; wie kullin 64, 5; 67, 20; so wohl auch in hasîreten, suwéydeten 53, 11. 15. 17.

Von Partikeln seien erwähnt das auch sonst weitverbreitete ta, te, bis, bis daß', ta'and, bis zu' 3, 24, ta fi'l léyl, da in der Nacht' 32, 33. — yam ist sowohl Präposition der Zeit, wie yam eṣ-ṣobeḥ, yam léyla, des Morgens, des Nachts', als Konjunktion der Zeit, und zwar eine sehr gewöhnliche für 'als, wann'; es hängt wohl mit äth. 'amma zusammen.¹ Eigenartig ist mdell-ah 'siehe da er' ganz in der Art des klassischen إذا المفاجأة konstruiert; z. B. mdellhū b'rajjāl, da war es ein Mann' 50, 28, mdellah hū kullah trâb, da war es ganz Staub' 49, 5. — Beachte ferner mâ-kin 'aber, jedoch' 53, 1 gegenüber klass. lâkin, — ū-lā in Poesie 'und wenn' 69, 19. 22 in der Bedeutung des klass. • , — tēle 'zuletzt' 132, 19. 11 usw.

<sup>1</sup> Wie verhält sich aber dazu das iraqische yamm ,bei'?

Rhodokanakis hat in dieser unter erschwerenden Umständen durchgeführten Aufnahme der Texte und deren (namentlich in den poetischen Stücken) recht schwierigen Übersetzung sehr wertvolle Beiträge zur arab. Dialektforschung gegeben. Er dankt in der Vorrede seinem Lehrer D. H. Müller, der zahlreiche Stellen mit ihm besprochen und vom Ganzen eine Korrektur gelesen, sowie M. Hartmann, der ihm zu Nr. 11 (bû Zêd) mehrfache Beiträge geliefert hat. Seine Publikation ist sehr sorgfältig und gehaltreich. Wir dürfen in dem schon vorbereiteten Band II, welcher eine systematische Verarbeitung dieses neuen Materials, darunter auch die notwendigen Untersuchungen über Metrum und Reim der Gedichte bringen soll, einem weiteren gediegenen Beitrag zur Dialektforschung entgegensehen.

Berlin. J. Barth.

Brockelmann, Dr. K., ordentlicher Professor an der Universität Königsberg, Grundriß der vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen, Band I, Laut- und Formenlehre. Berlin, Verlag von Reuther & Reichard, 1907 und 1908, gr. 8°. xvi, 665 S. — Mk 32.—

Es dürfte wohl keinen Semitisten geben, der nicht schon die erste Lieferung des in seinem wichtigeren Teile seit kurzem fertig vorliegenden, jüngsten Werkes Brockelmanns freudig begrüßt hätte. Und nun findet man auch, was man erwartet hatte: schon in diesem der Laut- und Formenlehre gewidmeten ersten Bande seines umfangreichen Kompendiums hat der Verfasser alles zusammengetragen, was auf dem weiten Felde der semitischen Sprachen zu holen ist, Interessantes und Wissenswertes in Hülle und Fülle und, was die Hauptsache ist, das Buch bietet jedenfalls jedem, gleichgiltig mit welchem Zweige des semitischen Sprachstammes er sich auch befassen mag, eine Menge von Anregungen zu weiterem Forschen. Was da gebracht wird, ist auch wirklich staunenswert. Schon aus der Einleitung ersieht man, daß Brockelmann die einzelnen, großen Gruppen der

semitischen Sprachen in ihrer Gesamtheit überblicken und ihre Entwicklung und Verbreitung von den ältesten Zeiten bis auf unsere Tage verfolgen will. Und dann führt er uns auch alle, sowohl die alten, toten Hauptvertreter in ihrer starren lapidaren oder literären Gestalt, als auch die jüngsten, noch lebenden Ausläufer in ihren mannigfaltigen Wandlungen, nach ihren lautlichen und formellen Eigenheiten vor, immer das Charakteristische jeder einzelnen von den vielen Sprachen und Mundarten herausgreifend und diese nach streng wissenschaftlicher Methode mit den anderen vergleichend.

Seinen Hauptzweck hat das Werk zweifelsohne erreicht. Von einem Abschlusse semitisch-sprachvergleichender Studien kann jedoch, wie Brockelmann selber auch hervorhebt, natürlich noch lange nicht die Rede sein. In dankenswertester Weise macht der Forscher vor allem auf jene semitischen Idiome aufmerksam, welche erst durch die Publikationen der Südarabischen Expedition der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften zu Wien zwar weiteren Kreisen zugänglich geworden sind, bis jetzt aber noch immer viel zu wenig Beachtung gefunden haben. Denn gerade aus diesen drei Sprachen, aus dem Mehri, dem Sogotri und dem Shauri, dürfte die vergleichende Grammatik noch sehr viel Nutzen gewinnen. Brockelmann selber tritt hie und da allerdings einem von diesen drei wichtigen Faktoren, dem Mehri, etwas näher, während er die beiden anderen so gut wie vollends beiseite läßt, "um", wie er meint (Vorrede, vn Mitte), "nicht durch Verwertung noch unabgeschlossener Materialien der drohenden Gefahr des Irrtums zu verfallen'. Da jedoch die Befürchtungen des Verfassers trotz seiner Zurückhaltung dort, wo er aus dem Mehri zitiert, mitunter nicht ganz unbegründet zu sein scheinen, möchte ich einige von diesen Stellen noch vor Publikation meiner Mehri-Studien 1 gleich hier verzeichnen, um so etwaige durch solche Versehen leicht entstehende Mißverständnisse zu verhüten. Dabei sei es mir aber auch gestattet, einige andere Bemerkungen beizufügen:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Anzeiger der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, Jahrgang 1908, Nr. xvII, S. 114—116: "Studien zur Laut- und Formenlehre der Mehri-Sprache in Südarabien".

S. 33 zitiert Brockelmann unter den Lehrbüchern für das Amharische auch L. Mahler, Praktische Grammatik der amharischen Sprache, Wien 1905. Dieses Buch hatte ich kaum zwei Wochen nach seinem Erscheinen im Allgemeinen Literaturblatt xiv, Nr. 21, Sp. 654-657 am 15. November 1905 angezeigt, um die verehrten Fachgenossen so bald als möglich vor einem Sammelsurium von Sprachschnitzern zu warnen, das auf jeder seiner 223 Seiten die glänzendsten Beweise für die geradezu fabelhafte Unwissenheit seines Schöpfers bringt. Um so größer war mein Erstaunen, hier bei Brockelmann, der bezüglich der Literaturangaben doch sehr wählerisch zu sein scheint,1 in einem gewiß ernst zu nehmenden wissenschaftlichen Werke neben den Namen eines Prätorius, Guidi und Mondon-Vidailhet den eines MAHLER genannt zu finden, der doch auch in der Orientalistischen Litteratur-Zeitung von F. E. Peiser ix, Nr. 12, Sp. 650-652, und zwar erst ein Jahr später, am 15. Dezember 1906, in der gebührenden Weise getadelt worden war. Das Versehen Brockelmanns, der also auch die zweite der beiden Rezensionen nicht gelesen hatte, schien mir nur erklärlich, als ich annahm, er habe sich bei der Besichtigung des famosen Buches durch Reklame, Prospekte, Ausstattung, Umfang und etliche andere hier nicht zu nennende, immerhin sonst den Stempel der Zuverlässigkeit aufdrückende Äußerlichkeiten täuschen lassen und so geglaubt, bei diesem Buche entspreche den äußeren Vorzügen jedenfalls auch der innere Gehalt. So machte ich denn Brockelmann auf die erste der beiden Rezensionen aufmerksam. Darauf allerdings, daß Brockelmann das Buch überhaupt noch nicht in der Hand gehabt hatte, als er es zitierte, war ich nicht gefaßt, s. Nachträge und Berichtigungen, S. 658 ad S. 33: ,Das Machwerk von L. Mahler hätte ich hier nicht genannt, wenn es selbst oder die Besprechung von M. Bittner, Allgemeines Literaturblatt xiv, Sp. 654-657, mir rechtzeitig bekannt geworden wäre.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So findet man unter den Studienwerken bei "Arabisch" weder Wahrmund noch Scheikho, unter denen bei "Syrisch" weder Gismondi noch Nestle augegeben.

- S. 76, Z. 5—Z. 2 v. u.: ,im Mehri ġājēn Jüngling, Pl. ġājenōt'—dieses ġājenōt (recte ġajenôt) ist aber gar nicht der Plural zu ġājēn (recte ġajen) Jüngling, sondern es ist das Femininum zu diesem und zwar der Singular, und heißt soviel wie "Mädchen', s. Jahn, Die Mehri-Sprache in Südarabien, n. Teil, S. 184, Kol. 1, Z. 3 und Z. 6 von oben. "sfenét Schiff' und "qaṣadēt Gedicht' können, wenn sie den Ton auf der Endung haben, unmöglich qatîlat-Formen sein, also arab. sfīna und qaṣīda, denn die qatîlat-Formen behalten im Mehri ihren Ton immer! Statt "ġāšōne tauchen' muß es richtig heißen ġāṣône tauchend (mit ṣ, arab.  $\sqrt[3]{a}$ ē, ein Mehri-Partizipium).
- S. 122, sub d, β spricht Brockelmann davon, daß im Altarabischen nicht selten griechisches χ durch š wiedergegeben werde. Die Erklärung es liegt koptische Aussprache vor findet man bei M. Bittner, "Der vom Himmel gefallene Brief Christi in seinen morgenländischen Versionen und Rezensionen", Denkschriften der Kais. Akad. der Wiss. Wien II, I. 1905, S. 193, Anm. 2 dort z. B. χερουβίμ. Vgl. Rochemonteix, "La prononciation moderne du Copte dans la Haute Égypte", Mémoires de la Société de linguistique vII, p. 262. So erklärt sich natürlich auch bei Brockelmann Tigrē drašmē δραχμή.
- S. 132, sub k,  $\beta$  gibt Brockelmann Beispiele für die Verschiebung von s zu h im Mehri. Dort lese man statt  $haq \hat{s}u$  tränken:  $haq o \hat{u}$ , statt hima hören:  $h\hat{i}ma$ , statt hiroq stehlen:  $hir\hat{o}q$ , statt  $h\bar{i}tt$  sechs: entweder hitt oder  $h\hat{i}t$  und statt hoba sieben:  $h\hat{o}ba$ . Die Längen müssen bezeichnet werden, wie Jahn, Grammatik der Mehri-Sprache in Südarabien, S. 9, woraus Brockelmann hier zitiert, auch die Längen richtig bezeichnet hat.
- S. 142, sub e, wo Brockelmann ein von Jahn, l. c., S. 19 oben, unvollständig gegebenes wichtiges Lautgesetz des Mehri<sup>1</sup> stillschweigend berichtigt, resp. vervollständigt, lese man statt mṣabbāḥ Lampe: mṣabâḥ (mit einem ṣ), wie Jahn, l. c., S. 18, u. zw. l. Z., richtig hat.

 $<sup>\</sup>overset{1}{\check{o}}$   $\check{\check{u}}$   $\check{\check{i}}$  pflegen, ob sie ursprünglich oder sekundär sind, ist gleichgiltig, in der Nähe von Gutturalen oder emphatischen Lauten in die Diphthonge au, ou resp. ay, ey überzugehen (Bittner).

- S. 168, sub 3, fehlt in den Beispielen aus dem Mehri jedesmal der Akzent: lies saíbaḥ, zaíbaḥ, sôfer, zôfer, soúna und zoúna statt saibaḥ, zaibaḥ, sofer, zofer, souna und zouna. Gar so selbstverständlich ist der Akzent hier nicht!
- **S. 230**, Anm. Der Pl. von Mehri  $habr\hat{e}$  Sohn ist  $hab\hat{u}n$  (mit  $\hat{u}$ , aus  $hab\hat{u}n$ ), nicht habun.
- S. 246, sub ii Dissimilation von reduplizierten Bildungen 91. a, l. Z. wird das Mehriwort für "Stern" zitiert, nach Jahn, l. c., S. 8, und zwar als  $kobk\bar{u}b$ , bei Jahn steht aber dort richtig und deutlich  $kobk\hat{\imath}b$ , und zwar lautet so der Singular, während  $kobk\bar{u}b$ , wie Brockelmann aus  $kobk\hat{\imath}b$  verlesen hat, für  $kobk\hat{\imath}b$  ( $kabk\hat{\imath}b$ ) stehen würde und der regelrechte Plural zum Singular  $kobk\hat{\imath}b$  (gewöhnlich  $kabk\hat{\imath}b$ ) wäre.
- S. 271, sub 9, Mitte, bringt Brockelmann die Gleichung ,hebr. bohen > mehri hābu Daumen (Jahn 12). Schlägt man aber bei Jahn, l. c., S. 12, Z. 7 von unten, nach, so findet man dort ,hābîn Daumen hebr. אַבּי, also hābîn und nicht hābu, das bei Brockelmann auch im Index steht. hābu würde übrigens, wenn habû gelesen, ,Menschen, Leute' bedeuten und ein plur. tant., wohl = äth. hah: sein. Ebenda, l. Z., fehlt bei todi Brust das Zeichen der Länge auf dem o; lies tôdī (aus tâdey, tádey, tady, tady = arab. أَنْدُنُ).
- S. 304, 3. Zu amhar. 'ersū, 'essū, f. erseua (nach Brockelmann aus reesū sein Kopf), er, sie' möchte ich gegen die naheliegende Verbindung mit äth. reesū, sein Kopf' vor allem einwenden, daß dieses fast nur reflexiv (= sich), und zwar als reesô, aber in der Regel nicht als Verstärkung des Pron. pers. sep. gebraucht wird (= er selbst). Siehe jetzt auch Reinisch, Das persönliche Fürwort und die Verbalflexion in den chamito-semitischen Sprachen, Kais. Akad. der Wiss., Schriften der Sprachenkommission, Bd. 1, S. 111.
- S. 305, sub δ, Pron. pers. 3. P. Pl., wäre noch auf eine Neubildung des Amharischen zu verweisen, die man bei Afevork, Grammatica della lingua Amarica findet, S. 66, nämlich ennässű und ennärsű, die aus dem Sing. g m. essű, ersű genau so gebildet sind, wie 2. P. Pl. ennänt(a) aus dem Sing. g. m. ant(a) du (m.), nämlich durch Vor-

Grundrisz der vergleichenden Gramm. der semit. Sprachen. 427

setzung von enna = äth. ? das bekanntlich (aber selten) im Äth. zur Bildung von Pluralen verwendet wird. Siehe Reinisch, l. c., S. 94 unten und 147 oben.

- S. 332, Z. 13 und 14, behauptet Brockelmann: Auch im Mehri ist 'ahât Schwester unter dem Einfluß von habrît Tochter umgestaltet zu jayt. Doch verhält sich die Sache wie folgt: jayt und 'ahât haben miteinander direkt nichts zu tun, sondern gayt (für gî-t,1 mit ay statt î wegen des  $\dot{g}$ ) ist eine Weiterbildung von  $\dot{g}\hat{a}$  Bruder = ('a)bâ durch zweifache Bezeichnung des Genus femininum, nämlich 1. durch Wandel von â in î (wie beim Pron. dem., cf. Brockelmann, S. 297 oben) und 2. durch Anfügung von -t. Genau dasselbe geschieht beim Zahlworte ,eins': m. tâd und f. tayt = tîd-t (mit ay statt î wegen des t und Assimilation des rad. d an die Endung t). Daß tîdt wirklich die Grundform für tayt ist, beweist der Mehriausdruck für einäugig', den Jahn, s. v. awêr, S. 165, Col. II, awêr ayntît schreibt, was wohl richtiger awêr ayn tît wörtl, blind auf einem Auge' geschrieben werden sollte. Dem Mehri awêr blind liegt übrigens das von Jahn nicht verglichene äth. bac: caecus doch viel näher, als arab. عَمْن einäugig, hebr. سير und syr. خَمْن blind.
- S. 332, sub  $\gamma$ , möchte ich zu n > r (in arab. ibn, hebr.  $b\bar{e}n$ , assyr. bin [bin binni Enkel] und mehri ber pl.  $b\bar{\iota}t$ ,  $habr\bar{e}$  pl.  $hab\bar{\iota}n$ , f. bart [NB. Jahn hat bort] pl. bant,  $habr\hat{\iota}t$  pl. habanten, aram. bar) darauf hinweisen, daß "gebären" im Mehri  $b\hat{\imath}r\bar{\iota}t$  heißt i. e.  $\sqrt{brw}$  und Mehri ber ( $habr\hat{\imath}t$ ) Sohn und bort ( $habr\hat{\imath}t$ ) Tochter vielleicht doch zu dieser Radix ebenso gehören, wie z. B. arab. 5 Knabe, Sohn zu 5 gebären und griech. 5 Knabe, Sohn zu 5 Gebären und griech.
- S. 408, Z. 6 v. u., stellt Brockelmann folgende Behauptung auf: ,Im Mehri ist die Endung' es ist dort von der Femininendung die Rede ,stets gedehnt und sie erscheint als āt, īt, ēt, ōt, ait, aut' und dann weiter: ,als Kürze erscheint sie wohl nur in Lehnwörtern aus dem Nordarabischen'. Die Regel ist wie folgt zu fassen: die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So im Šhauri *'ĝit-s* ihre Schwester', vgl. Südarab. Exped., Bd. VII. 111. D. H. MÜLLER, S. 37, Z. 25.

Femininendung hat den Ton und ist lang, wenn ihr in keiner Silbe des betreffenden Wortes ein naturlanger Vokal oder Diphthong vorausgeht, sonst ist sie kurz, und zwar ist es dabei vollkommen gleichgiltig, ob wir ein echtes Mehriwort oder ein arabisches Lehnwort vor uns haben.

- S. 442, & kommt Brockelmann auf die Femininbildung zurück und sagt: ,Da das Mehri im Sg. der Fem. schon durchwegs lange Vokale hat' - was nach dem Ebengesagten falsch ist - ,so hängt es an den Pl., obwohl dieser ständig  $\bar{o}$  ( $<\bar{a}$ , oder dessen Äquivalente, s. § 74 f () hat, und daher oft schon durch den Vokalwechsel genügend gekennzeichnet wäre, noch die m. Endung īn an, die hinter der Drucksilbe zu en verkürzt wird und dann weiter ,Nur die Lehnwörter aus dem Nordarabischen, die das kurze et des Fem. bewahrt haben' - s. die vorhergehende Bemerkung! erhalten auch das einfache ot des Pl.' - Die Sache verhält sich aber anders: das Mehri hat zwei Endungen für den Pl. der Fem. ôt und ôten, und zwar steht ôt, wenn die Fem.-Endung des Sing. unbetont ist, ôten, wenn diese betont ist. Dabei kann en in ôten nicht = īn sein, denn die Mask.-Endung des Plur. īn ist im Mehri immer betont und da müßte nach den Lautgesetzen des Mehri aus ōt-în ein ätin werden. NB. nawarīt Lampenzylinder könnte als fem. nur eine Nisbe sein, also für nawarîyet nawarîy't nawarîyt nawariyt stehen (ad  $\sqrt{\dot{i}}$ ) — solche Verkürzungen kommen vor — dann wäre der Pl. richtig nawariyôt.
- S. 453, sub  $\beta$  bemerke man, daß erstens -în (nach den Lautgesetzen auch als eyn, ayn erscheinend) sich im Mehri nicht bloß in ,einigen Nomm.' hält, sondern bei einer großen Anzahl von Singularen der Formen  $q't\hat{o}l = qit\hat{a}l$  ( $qat\hat{a}l$ ,  $qut\hat{a}l$ ), sowie  $q't\hat{e}l = q\hat{a}tal$  regelmäßig zur Bildung eines äußeren männl. Pl. verwendet wird, wiewohl das Mehri eine reichentwickelte innere Pluralbildung kennt, dann zweitens, daß dieses -īn nicht ,an alle fem. und inneren Plurale' tritt weder an die einen, noch an die anderen und drittens, daß die Behauptung, vor Suffixen werde  $\bar{\imath}$  an alle inneren Plurale gehängt, sich als nicht haltbar erweist, indem das

NB. unbetonte und kurze  $\tilde{\imath}$  ( $\tilde{\epsilon}$ ) zwischen Suffixen und inneren Pluralen doch bloßer Gleitvokal sein dürfte.

- S. 506, e heißt es: ,Das Mehri scheidet wenigstens die beiden Haupttypen noch scharf' gemeint sind die der Transitiven und Intransitiven beim Grundstamme des Zeitwortes ,indem es qatal zu qatōl, wie qabōr, qatil aber zu verschiedenen Formen entwickelt, wie qayreb, libes, niḥēq, leḥāq, deren Ratio noch nicht im einzelnen aufgeklärt ist (vgl. Prātorius, DLZ 1906, 2654). Da fehlt zunächst bei qayreb der Akzent l. qaýreb, und bei libes das Zeichen der Länge oder besser der betonten Länge l. lîbes. Die Sache steht so: aus qatal wird qatôl, dem qatil aber entspricht qîtel, wobei zu beachten ist, daß das î von qîtel nach den Lautgesetzen neben Gutturalen und emphatischen Lauten! auch als ay oder ey erscheinen kann, daher lîbes, aber qayreb. Neben qatôl und qîtel gibt es noch eine dritte Form für den Grundstamm, nämlich qetêl (selten qetâl), aber nur bei Wurzeln mediae gutturalis (mit Ausschluß der mediae 'Ayn), wie nihêq und leḥâq.
- S. 555, β. Der Ind. wird durch den Mod. energ. auf en nie im Grundstamme, sondern nur in bestimmten abgeleiteten Stämmen ersetzt; er wird gebraucht beim Steig.- und Einwirk.-Stamm und den auf diesen zurückgehenden Kausativ-, Reflexiv- und Kausativ-Reflexiv-bildungen das Mehri kennt nämlich auch äth. II 2 (3), III 2 (3) und IV (2, 3).
- **S. 611,** b. Bei den Verbis mediae  $w\hat{a}w$  wird sich der Unterschied zwischen Transitiven und Intransitiven nicht erbringen lassen. Dem Grundstamme liegt die Form  $qt\hat{o}l$  (aus  $q^at\hat{o}l$ ) zugrunde;  $w\bar{a}w$  ist ausgefallen. NB. Das Kausativum bewahrt das  $w\hat{a}w$ ; wir haben zum Beispiele  $s\bar{a}r$  er stand für  $s(w)\bar{a}r$ , aber  $hasw\hat{o}r$ ; ob im Grundstamme  $\bar{a}$   $\bar{e}$   $\bar{o}$  au oder ou steht, hängt von der Beschaffenheit des ersten oder dritten Radikals oder auch beider ab! In sauq ist au erst aus  $\hat{o}$  wegen des q entstanden, i. e.  $sauq = sw\hat{o}q$   $s(w)\hat{o}q$   $s\hat{o}q$ . Man vergleiche auch Fälle, wo das  $w\hat{a}w$  sich im Grundstamme erhalten hat, wie  $taw\hat{o}s$  fertig sein.

S. 624, b ist die 3. P. Pl. m. von ksu er fand unrichtig zitiert; sie lautet mit Jahn, S. 109, ksîum und nicht ksūum. — Und nun noch eins! Ebenda hat Brockelmann neben hedenū als Bedeutung "schwieg" (sic!) stehen; dieses hedenū (Jahn hat hedenū) ist Kausativum zu dînī schwanger werden und heißt daher wörtl. "er hat geschwängert", wie Jahn, S. 108, Z. 6 v. u. richtig und deutlich hat: aus diesem "er hat geschwängert" ist nun bei Brockelmann ein "er hat geschwiegen" geworden und daher finden wir dort S. 624, b in der vierten Zeile hedenū "schwieg" statt richtig "schwängerte".

MAXIMILIAN BITTNER.

¹ Ein sonderbares Quiproquo ist S. 243, Z. 8 und 7 v. u. zu konstatieren, wo Brockelmann in Klammer — nomina sunt odiosa, weshalb ich hier algebraische Größen einsetze — folgendes hat: ,— und sehr konfus X bei Y, dort und dort'. Da Brockelmann den Namen des X gesperrt gedruckt hat, will er das schmeichelhafte Epitheton wohl diesem X an den Kopf werfen, übersieht aber, daß dieser X dem Y nur die Beispiele talequale ohne Text gegeben hat und daher bei Y nicht mit Anführungszeichen zitiert ist. Wenn also an der inkriminierten Stelle etwas 'konfus' wäre, müßte sich Brockelmann, vorausgesetzt daß er seinem Unwillen durchaus Luft machen müßte und ihm in einer eines Gelehrten würdigeren Form Ausdruck verleihen könnte, wohl gefälligst an den Y halten.

## Kleine Mitteilungen.

Fischzauber. — Ausgehend von einem in dischen Hochzeitsbrauch habe ich oben 18, 299 — 306. 20, 291 — 301 eine Reihe von Hochzeitsbräuchen behandelt, die sich alle dadurch auszeichnen, daß bei ihnen Fische eine Rolle spielen. Zwei Publikationen, die im Laufe des vorigen Jahres erschienen sind, veranlassen mich, an dieser Stelle zwei Nachträge zu meinen früheren Aufsätzen zu geben.

1. Zunächst möchte ich das Fischorakel, das ich oben 18,304f. aus De la Flottes Essais historiques sur l'Inde (1769) mitgeteilt habe, auf eine ältere und, wie ich glaube, zuverlässigere Quelle zurückführen. Genau wie von De la Flotte auf S. 297—305 seines Buches, so werden auch von dem Venetianer Niccolao Manucci in seinen Memoiren, die jetzt von William Irvine in Übersetzung herausgegeben werden, die Hochzeitszeremonien der südindischen Rajputen 2 ausführlich beschrieben: und das bei diesen Zeremonien vorkommende Fischorakel, von dem De la Flotte spricht, wird von Manucci ebenfalls erwähnt. Wenn der Braut das Tāli umgebunden worden ist, erzählt Manucci III, 63 f., wird dem Hochzeitsgott Pillaiyār Ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Storia do Mogor, or Mogul India (1653-1708). By Niccolao Manucci, Venetian. Translated, with introduction and notes, by William Irvine. Vol. III. London 1907.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Of the ceremonies followed by the Rajahs at their weddings' Manucci III, 61—66 = De LA Flotte 297—305 'Mariages des Rajepouts'. Unter diesen Rajputen ist wahrscheinlich die Kaste namens Rauz oder Rädzu zu verstehn, die von den Kşatriyas abzustammen behauptet. Siehe Irvine zu Manucci III, 61 (wo auf das Madras Manual of Administration III, 754 verwiesen wird).

ehrung dargebracht. 'They say that this god has such control over marriages that his own father when he married worshipped him in the manner practised at this day.¹ It is for this reason that they style him "the son born before his father".² The sacrificing and worship ended, they throw at once into a large vessel, placed there in readiness and full of water, an imitation fish made of a substance resembling flour. One of the relations of the newly-married pair holds it by a string, and moves it to and fro in the water. Then the bridegroom, as a proof of his skill, shoots a small arrow from his bow at this fish. If he hits, everybody breaks forth in his praise, saying he is very skilful in the use of arms, most valiant, most fortunate. If he misses, they say he is unlucky and maladroit. But hit or miss, the game ends.'

Um die Vergleichung mit der entsprechenden Stelle bei De la Flotte (*Essais*, p. 300—301) zu erleichtern, lasse ich auch diese im Wortlaut folgen:

'Après que le Taly est attaché, les nouveaux époux s'asseient sur une espéce de trône pour se faire voir de tous les spectateurs. Cependant on apporte les offrandes destinées au Dieu Pouléar; mais à toutes ces cérémonies succéde bientôt un spectacle nouveau et qui amuse beaucoup toute l'assemblée. On a un poisson artificiel attaché à un fil, on le jette dans un grand vase plat rempli d'eau, et un des parens du mari le fait tourner continuellement. La nouvelle mariée, pour faire voir son adresse, prend un petit arc et une fléche, et tire sur ce poisson. Si elle le touche du premier coup, outre l'admiration et les applaudissemens qu'elle s'attire, on en augure encore bien pour le succès du mariage; si elle le manque après trois coups, c'est un mauvais présage pour l'avenir.'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fast dasselbe, was Manucci hier im Text sagt, sagt De LA Flotte in einer Anmerkung auf S. 300 seiner Essais: 'Les Indiens prétendent que Pouléar influe tellement sur les mariages, que son père Routren ayant voulu se marier en secondes noces, fut obligé de l'adorer pour se le rendre propice'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Soll dies eine Übersetzung des Namens Vinaigem (Vināyaka = Gaņeśa) sein, der von Manucci III, 18 allerdings mit 'He who is not God' erklärt wird? Nach De la Flotte S. 189 bedeutet Vinaguien oder Vinayaguen s. v. a. 'qui n'a point de père'.

Daß es sich bei dieser Zeremonie um ein Orakel handelt, kommt bei De la Flotte deutlicher zum Ausdruck, als bei Manucci. Im übrigen stimmen beide Berichte ziemlich genau miteinander überein. Mit einer Ausnahme: während bei Manucci der Bräutigam mit einem Pfeile nach dem künstlichen Fische schießt, ist es bei DE LA FLOTTE die Braut, die diese Handlung ausführt. Wenn wir uns nun fragen, welcher von den beiden Autoren den Vorgang richtig dargestellt hat, so werden wir uns für Manucci entscheiden müssen. Manucci lebte eine ganze Reihe von Jahren<sup>1</sup> in Madras und kann dort sehr wohl, mehr als einmal, Gelegenheit gehabt haben, die Hochzeitszeremonien der Rajputen zu beobachten und eine genaue Schilderung davon zu entwerfen. De la Flotte dagegen verweilte nur verhältnismäßig kurze Zeit in Indien und hielt sich selten längere Zeit an einem und demselben Orte auf. Es ist kaum anzunehmen, daß er jemals Augenzeuge einer Rajputenhochzeit gewesen ist. Der Verdacht liegt nahe, daß er seinen Bericht einer schriftlichen Quelle entnommen hat. Und so dürfte es sich in der Tat verhalten. Auf S. 1 seines Buches sagt DE LA FLOTTE allerdings, er habe die gebräuchlichste Sprache Indiens erlernt und die Religion, die Sitten, den Charakter und die Gewohnheiten der Bewohner des Landes an der Quelle studiert. Aber auf Seite 167 erfahren wir, daß er die Genealogie der indischen Götter (die er S. 167-198 mitteilt) sowie mehrere andere Abschnitte über die Religion der Inder einem Manuskript entlehnt habe, das dieselben Gegenstände behandelte.2 Dieses Manuskript ist ohne Zweifel seine Hauptquelle - wenn nicht seine einzige Quelle - für alles das gewesen, was er über die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von 1686-1709; siehe Irvine, Journal of the Royal Asiatic Society 1903, 730.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J'ai tiré cette généalogie, ainsi que plusieurs autres articles sur la religion des Indiens, d'un manuscrit apporté de Pondichéry en 1767, et qui a été dirigé par les soins de M. PORCHER, ancien Gouverneur de Karikal. On voit, d'un côté, le texte Indien (?), et de l'autre, les figures de toutes les Divinités peintes par un homme du pays, d'après les originaux qui sont dans les Pagodes. — Abbildungen der indischen Götter, die Manucci anfertigte oder anfertigen ließ, sind noch erhalten; siehe Irvine, Journal of the Royal Asiatic Society 1903, 727—28.

indischen Gottheiten, über Hochzeits- und Totengebräuche, über die Witwenverbrennungen usw. berichtet. Ferner muß angenommen werden, daß der Verfasser des Manuskriptes die Memoiren Manuccis gekannt und sehr stark benutzt hat. Nur unter dieser Annahme lassen sich meines Erachtens die außerordentlich zahlreichen, sachlichen wie wörtlichen Übereinstimmungen zwischen De la Flotte und Manucci begreifen. Auf das Manuskript, das De la Flotte, nach seiner eignen Aussage, exzerpierte, wird auch seine Beschreibung der Rajputenhochzeit zurückgehen. Die oben berührte Abweichung von Manuccis Darstellung hat entweder bereits in diesem Manuskript gestanden, oder sie ist durch ein Versehen De la Flottes bei der Benutzung seiner Quelle hervorgerufen worden. Etwas bestimmtes läßt sieh vorläufig nicht ausmachen.

2. Der von mir oben 20, 291 ff. besprochene jüdische Hochzeitsbrauch — das Schreiten der jungen Eheleute über einen Fisch — ist neuerdings auch als ein Brauch der arabischen Bevölkerung der tunisischen Hafenstadt Sfax nachgewiesen worden. Meine früher (oben 20, 295) geäußerte Vermutung, daß wir in dem Überschreiten des Fisches keineswegs einen ausschließlich jüdischen Brauch zu sehen haben, wird dadurch in erwünschter Weise bestätigt.

They imagine that we enter into glory in five different places. The first they call Zoarcan. It is here that in their opinion dwells the king of the gods, called Devydyrey, with his two wives Yzachy and Indariny, and five mistresses famous for their excessive beauty. There the three hundred and thirty thousand million gods keep him company, and with several millions of mistresses taste and enjoy delight of every sort.

Il y a, selon les Indiens, cinq endroits destinés à ceux qui sont dignes de la béatitude. Le premier est appellé Xorgan; c'est-là que régne le Roi des Dieux, Devendren, avec ses deux femmes légitimes Xachi et Indirani, et avec cinq concubines célébres par leur beauté. Les vassaux de Devendren, sont les trois cens trente-trois millions de Dieux qui ont plusieurs millions de concubines.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Um den bereits gegebenen Beispielen noch eins hinzuzufügen, will ich den Anfang des Abschnittes 'What the Hindūs say of Paradise and of Hell' bei Manucci III, 22 und den Anfang des Abschnittes 'Sentimens des Indiens sur le Paradis' bei De la Flotte S. 221 einander gegenüberstellen:

Karl Narbeshuber teilt in seiner Schrift¹ Aus dem Leben der arabischen Bevülkerung in Sfax (Regentschaft Tunis) einen arabischen Text mit, der von Werbung, Verlobung und Hochzeitsfeierlichkeiten handelt. Der neunte Abschnitt dieses Textes führt die Bezeichnung 'Der Tag des Abendgebets' (so benannt, weil an ihm die jungen Eheleute zum ersten Male das Abendgebet gemeinschaftlich verrichten) und lautet nach Narbeshubers Übersetzung S. 16: 'Es kommt die Mutter der Braut, um sie zu besuchen; der Bräutigam dagegen kauft sehr viel Fisch ein. Man legt den Fisch auf den Boden, und er und die Braut schreiten siebenmal darüber hinweg. Zu Mittag ißt man Fischsuppe und Gerstenbrot.'

Nur wenig abweichend ist der Vorgang, den Leo der Afrikaner in seiner bereits früher angeführten Schilderung der Hochzeitsfeierlichkeiten in Fez wie folgt beschreibt: Der junge Ehemann verläßt, gewöhnlich am siebenten Tage nach der Hochzeit, das Haus, kauft eine Menge Fische ein, bringt sie nach Hause und läßt sie durch seine Mutter oder durch irgend eine andere Frau auf die Füße seiner Gattin werfen.<sup>2</sup> — Von einem Überschreiten der Fische ist bei Leo allerdings keine Rede.

Auf S. 20 seiner Schrift bemerkt Narbeshuber, daß der Fisch nach dem Glauben der Bevölkerung von Sfax Glück bedeutet. Glück hat man zu erwarten, wenn man von Fischen träumt. Öfters hört man Sfaxer — besonders jedoch die Sfaxer Juden — ausrufen, wenn sie einem kleinen Kinde, das ihnen gezeigt wird, Glück wünschen wollen: elhût 'alîh, d. i. der Fisch sei über ihm.3

Sehr reichliches Material über den Fisch als Glückspender und Übelabwehrer findet man bei Eusebe Vassel in seinem unten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Veröffentlichungen des städtischen Museums für Völkerkunde zu Leipzig. Heft 2. Leipzig 1907. Professor Goldziner hatte die Freundlichkeit, mich auf diese Schrift aufmerksam zu machen. Vgl. seine Anzeige der Schrift in der Deutschen Literaturzeitung 1907, Sp. 2459—60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leo der Afrikaner, übersetzt von Lorsbach. Herborn 1805, S. 235. Siehe auch diese Zeitschrift 18, 306. 20, 291.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. dazu Eusèbe Vassel, La littérature populaire des Israélites Tunisiens, Paris 1904—1907, S. 128 (= Revue Tunisienne xu, 550).

zitierten Buche; so auf S. 130 f. 161 ff. 199 (= Revue Tunisienne xII, 550 f. XIII, 223 f. 358). 271 und auf S. 3 des Anhangs. Hierher gehört auch, was Tuchmann von einer Sitte berichtet, die bei den tunisischen Juden gilt. Diese legen, bei Hochzeiten und Festlichkeiten, im Innern des Hauses den Schwanz eines Fisches, gewöhnlich den eines Thunfisches, auf ein samtnes oder seidenes Kissen nieder.

Schließlich will ich nicht unterlassen, darauf hinzuweisen, daß das Schreiten über einen Fisch als jüdischer Hochzeitsbrauch auch von Abraham Danon in seinem Aufsatz Les superstitions des Juifs Ottomans erwähnt wird. Er schreibt: Le premier jour de la noce, on fait passer les deux époux sur un poisson étendu en terre. C'est un signe de fécondité (Mélusine viii, 268).

Halle a. d. S., im Oktober 1908.

Theodor Zachariae.

Zur Frage über die Entstehung des Sāmaveda. — In den Gött. Gel. Anz. (1908, Nr. 9) hat neuerdings Oldenberg meine Ansichten über die Entstehung und das gegenseitige Verhältnis der zum Sāmaveda gehörigen Texte einer Kritik unterworfen, die ebenso gründlich wie belehrend, anregend und fördernd ist. In einem der Hauptpunkte weicht Oldenbergs Ansicht von der meinigen ab. Ich hatte für das Uttarärcika, d. h. die Sammlung von Strophen, Pragāthas, Tras und Sūktas, die tatsächlich beim Ritual verwendet werden, ein höheres

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier erzählt Vassel, daß er einst einer Jüdin wegen ihres blühenden Aussehens Glück wünschte. Um die zu befürchtende üble Wirkung dieses Glückwunsches zu beschwören, erwiderte die Jüdin: "weil ich am Donnerstag Fisch gegessen habe". Vgl. dazu Nöldeke, Göttingische gelehrte Anzeigen 1908, S. 165. — Über die Verwendung der Fische beim Zauber, insbesondere beim Liebeszauber, hat neuerdings Adam Abt gehandelt in seinem Buche Die Apologie des Apuleius von Madaura und die antike Zauberei, Gießen 1908, S. 61 ff. (= Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten, Band IV, S. 135 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mélusine VIII, 34. Der Schwanz eines Thunfisches wird auch von Vassel unter den übelabwehrenden, glückbringenden Dingen erwähnt: a. a. O., S. 131. 189 (= Revue Tunisienne XII, 551. XIII, 350); Anhang S. 2.

Alter beansprucht als für das Pūrvārcika, d. h. die Sammlung von Einzelstrophen, die gleichsam einen Index zu den bei den Somaopfern gesungenen Melodien bildet. Ich halte auch nach Oldenbergs Bemerkungen im ganzen an dieser Ansicht fest und wiederhole eine von mir (,de Wording van den Sāmaveda', S. 6) geäußerte Behauptung, daß eine Sammlung von Pragāthas, Treas usw., welche tatsächlich beim Ritual zur Verwendung kamen, älter sein muß als eine Sammlung von Strophen, die nur dazu diente, die Singweisen, auf welche jene Pragāthas und Treas gesungen wurden, gleichsam zu registrieren. Ich denke nun, daß zwischen Oldenberg und mir nur ein Mißverständnis herrscht, und hoffe, daß er meine These annehmen wird, wenn sie so formuliert wird: Von altersher bestand der heilige Dienst, das Somaopfer, in verschiedenen Gestalten. Dabei wurden seit Menschengedächtnis vom Sänger mit seinen Gehilfen an bestimmten Momenten Trcas und Pragathas auf bestimmte Singweisen gesungen. Solche Pragathas und Treas wurden schon früh gesammelt: eine solche Sammlung ist uns im Uttarārcika erhalten; ich sage nicht in dem uns vorliegenden Uttarärcika, sondern meine dessen Vorläufer. Diese Möglichkeit gibt Oldenberg selber zu, wenn er (S. 728, Bem. 1) schreibt: "Möglich ist natürlich, daß, als das Pūrvārcika redigiert wurde, ein Kanon der Agnistoma-Liturgien schon fixiert war'. Ob er fixiert war oder nicht, tut weniger zur Sache, einen Kanon muß es jedenfalls gegeben haben und nur dieses habe ich behaupten wollen. Das Bedürfnis einen Index zu den Melodien zu besitzen, hat sich erst später fühlbar gemacht.

Daß die auf uns gekommenen beiden Ārcikas nicht zum jetzt bekannten Ritual stimmen, ist unzweifelhaft; zum Uttarārcika vgl. meine Bemerkungen in der Einleitung zum Ārṣeyakalpa, S. vm. Dasselbe gilt für das Pūrvārcika, vgl. Oldenberg, GGA. 1908, S. 714—719. Daß im allgemeinen das uns bekannte Ritual auch des Hoti's nicht zu der auf uns gekommenen Samhitā stimmt, ist ebenfalls bekannt. Mit dem Ritual des Atharvaveda, ausgenommen das spätere Buch xx, wird es ebenso sein; unter den für den Pitimedha bestimmten Strophen z. B. gibt es in der Atharvasamhitā manche, von der kein

Viniyoga überliefert ist. Wir besitzen ja doch nur Fragmente des Veda aus sehr verschiedenen Zeiten und es ist sehr wohl denkbar, daß die Strophen und Lieder, für die es in der historischen Zeit keine Verwendung mehr gibt, aus den liturgischen Sammlungen anderer Familien oder naheverwandter Schulen herrühren, und in die Samhitäs, als sie ihre jetzige Gestalt bekamen, einverleibt wurden. So möchte ich auch die Anwesenheit vieler Singweisen und damit korrespondierenden Yonis im Grämageyagāna-Pūrvārcika erklären, für die es jetzt keine Verwendung mehr gibt (Oldenberg, op. cit. S. 714).

Noch ein Punkt bleibt dunkel: weshalb nämlich das Erlernen des Uttarārcika nicht erwähnt wird (vgl. Oldenberg, op. cit. S. 719). Wir wissen aber nicht, ob mit dem Studium des Pūrvārcika nicht das Erlernen auch der in der Liturgie zu verwendenden Strophen, Pragāthas usw., verbunden wurde. Erlernt mußten diese doch auch werden. Beim Upākarana heißt es (Gobh. III, 3. 5): āditas chandaso 'dhītya. In seiner Prakāsikā gibt Subrahmanyavidvān auf S. 102 ff. die Texte an, die 'gelesen' werden sollen, darunter auch Uttarārcika 1—62, den ersten Ardhaprapāthaka also.

Der Rest meiner Anschauungen über die Entstehung des Sāmaveda wird von Oldenberg nicht beanstandet und meine Argumentation für die relativ jüngere Entstehungszeit des Üha und Ühyagāna läßt er unangetastet.

Hiermit meine ich meine Ansichten über die Entstehung des Samaveda näher begründet zu haben.<sup>1</sup>

Utrecht, Nov. 1908.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daß die Konkordanz mir nicht vorlag, hätte Oldenberg wohl denken können. Sonst hätte es mir keine Mühe gekostet, die Nachweise, die er S. 736 gibt, selber zu geben.

## Verzeichnis der bis zum Schluß des Jahres 1908 bei der Redaktion der WZKM eingegangenen Druckschriften.

- 'Abd-oul-Béha, Les leçons de Saint-Jean-d'Acre, recueillies par Laura Clifford Barney. Traduit du Persan par Hippolyte Dreifus. Paris, Ernest Leroux, 1908.
- Ananda Ranga Pillai, The private diary of. Dubash to Joseph François Dupleix and governor of Pondichery. A record of matters political, historical, social, and personal, from 1736 to 1761. Translated from the Tamil by order of the government of Madras, and edited by Sir Frederick Price, assisted by K. Rangachari. Vol. II. Madras, Printed by the Superintendent, Government Press, 1907.
- Andersen, Dines, A Pāli Reader with notes and glossary. Part II: Glossary (first half and second half). Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.
- Arrhenius, Svante, Die Vorstellung vom Weltgebäude im Wandel der Zeiten.
  Das Werden der Welten. Neue Folge. Aus dem Schwedischen übersetzt
  von L. Bamberger. Leipzig, Akademische Verlagsgesellschaft, 1908.
- Atti della R. Accademia dei Lincei, anno ccev. 1908. Rendiconto dell' adunanza solenne del 7 giugno 1908 onorata dalla presenza di Sua Maestà il Re. Vol. II. Roma, Tipografia della R. Accademia dei Lincei, 1908.
- BEVAN, ANTHONY ASHLEY, The Naka'id of Jarir and Al-Farazdak. Vol. 1, Part 3; Vol. 11, Part. 1. Leiden, E. J. Brill, 1907/8.
- BINGHAM, HIRAM, A Gilbertese-English Dictionary. Boston, American Board of Commissioners for foreign missions, 1908.
- CALAND, W., Altindische Zauberei. Darstellung der altindischen "Wunschopfer". Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam. Afdeeling Letterkunde. Nieuwe Reeks. Deel x, No 1. Amsterdam, JOHANNES MÜLLER, 1908.
- Catalogue, A supplementary, of Sanskrit, Pali and Prakrit books in the library of the British Museum, acquired during the years 1892—1906. Compiled by L.D. BARNETT. London, British Museum, 1908.
- Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium. Curantibus J.-B.Chabot, J.Guidi, H. Hyvernat, B. Carra de Vaux. Scriptores Coptici. Versio. Series III.

  Tomus I. Acta Martyrum interpretati sunt J. Balestri, O. E. S. A. et H. Hyvernat. Parisiis, E Typographeo Reipublicae, Carolus Poussielgue; Lipsiae, Otto Harrassowitz, 1907.

- Devanagar, bhāratīy citravicitr bhāṣāōm kē lēkhōm sē bhūṣit ēk advitīy sacitr māsik patr. (Einzige illustrierte Monatsschrift mit Schriftbeiträgen der verschiedensten Volkssprachen Indiens). Jahrgang 1, Heft 5. Calcutta, The Manager, ,The Devanagar', ,Ekalipivistaraparishad', 1907.
- DOLENS, NOËL, et A. KHATCH, Histoire des anciens Arméniens. Publié par l'Union des Étudiants Arméniens de l'Europe. Genève, 1907.
- Elbogen, J., Studien zur Geschichte des jüdischen Gottesdienstes. Schriften der Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums. Bd. 1, Heft 1 und 2. Berlin, Mayer und Müller, 1907.
- Enzyklopaedie des Islam. Geographisches, ethnographisches und biographisches Wörterbuch der muhammedanischen Völker. Mit Unterstützung der Internationalen Vereinigung der Akademien der Wissenschaften und im Verein mit hervorragenden Orientalisten herausgegeben von Th. Houtsma und A. Schaade. 1. Lieferung. Leiden, E. J. Brill; Leipzig, Otto Harrassowitz, 1908.
- GIBB, E.J.W., the late, A History of Ottoman Poetry, Vol.v. Edited by EDWARD G. BROWNE. London, Luzzac & Co., 1907.
- GIBB, E.J.W., Memorial. Vol. III, 2: The Pearl-Strings. A History of the Resúliyy Dynasty of Yemen, by 'Aliyyu 'bnu 'l-Hasan 'el-Khazrejiyy. Translation and Text with annotations and index by the late Sir J. W. Redhouse. Edited by E. G. Browne, R. A. Nicholson, and A. Rogers, and printed for the trustees of the ,E. J.W. GIBB Memorial '.Vol. II, containing the second half of the translation. Leyden, E. J. Brill; London, Luzac & Co., 1907.
- GIBB, E. J. W., Memorial, Vol. vi, 1. The Irshad al-arib ilá ma rifat al-adib or Dictionary of learned men of Yaqut. Edited by D. S. Margoliouth and printed for the trustees of the .E. J. W. GIBB Memorial, Vol. I, containing part of the letter 1. Leyden, E. J. Brill, London, Luzac & Co., 1907.
- GINNEKEN, JAC. VAN, Principes de Linguistique psychologique. Essai de synthèse. (Bibliothèque de philosophie expérimentale. Directeur E. Peillaube. IV. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.
- Handes Amsorya, Jahrgang 1908. Wien, Mechitharisten, 1908.
- HÖLSCHER, GUSTAV, Landes- und Volkskunde Palästinas. Mit 8 Vollbildern und einer Karte. Sammlung Göschen, Nr. 345. Leipzig, Göschen, 1907.
- Hommel, Fr., Geschichte des alten Morgenlandes. 3. verbesserte Auflage. Durchgesehener Neudruck. Sammlung Göschen, Nr. 43. Leipzig, Göschen, 1908.
- Howardy, G., Clavis Cuneorum sive Lexicon Signorum Assyriorum Linguis Latina, Britannica, Germanica sumptibus Instituti Carlsbergici Hauniensis. Pars II. Ideogrammata rariora. 2. Lieferung. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.

- JACOB, GEORG, Türkische Bibliothek. Bd. 8: Der übereifrige Xodscha Nedim. Eine Meddâh-Burleske türkisch und deutsch mit Erläuterungen zum ersten Male herausgegeben von FRIEDRICH GIESE. Berlin, MAYER & MÜLLER, 1907.
- Jacob, Georg, Türkische Bibliothek. Bd. 9: Beiträge zur Kenntnis des Derwisch-Ordens der Bektaschis von Georg Jacob. Mit einem Anhang von Professor Snouck Hurgronje in Leiden und zwei Tafeln. Berlin, Mayer und Müller, 1908.
- IBN AL QALÂNISÎ, History of Damascus 363—555 a. h., from the Bodleian Ms. Hunt. 125, being a continuation of the history of Hilâl al-Sâbî. Edited with extracts from other histories, and summary of contents by H. F. AMEDROZ. Leyden, E. J. Brill, 1908.
- Journal, American, of Archeology. Second Series. The Journal of the Archeological Institute of America. Issued quarterly, with illustrations. Vol. XI, 1907; Supplement to Vol. XI, 1907; Vol. XII. Ns. 1—3, 1908. Norwood, Mass. New York, The Macmilian Company, 1908.
- Journal, the American of Philology. Edited by Basil L. Gildersleeve. Vol. XXIX. Baltimore, The Johns Hopkins Press, 1908.
- Journal of the American Oriental Society. Edited by E. WASHBURN HOPKINS and CHARLES C. TORREY. Vol. XXVIII, second half. New Haven, The American Oriental Society, 1907.
- Journal, The, of the Siam Society. Vol. IV, Parts 1—3. Bangkok. 1907. (Leipzig, Otto Harrassowitz).
- Keller, H., Sechster Band des Kitâb Bagdâd von Ahmad ibn abî Tâhir Taifûr. Herausgegeben und übersetzt. I. Teil: Arabischer Text. II. Teil: Deutsche Übersetzung. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1908.
- LA VALLÉE POUSSIN, LOUIS DE, Bodhicaryāvatāra. Introduction à la pratique des futurs Bouddhas. Poème de Çāntideva. Traduit du sanscrit et annoté. Extrait de la Revue d'histoire et de littérature religieuses, t. x, xiet xii, 1905, 1906, 1907. Paris, Bloud et Cie; Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.
- LITTMANN, ENNO, Arabische Beduinenerzählungen, I. Arabischer Text, II. Übersetzung, mit 16 Abbildungen. Schriften der wissenschaftlichen Gesellschaft in Straßburg, 2 und 3. Straßburg, K. J. TRÜBNER, 1908.
- AL-Machriq, Revue catholique orientale mensuelle. xi. année. 1908. Beyrouth, Imprimerie Catholique, 1908.
- MEINHOLD, HANS, Die Weisheit Israels in Spruch, Sage und Dichtung. Leipzig, Quelle & Meyer, 1908.
- Mélanges de la Faculté Orientale III, fasc. I. Université Saint-Joseph, Beyrouth (Syrie). Paris, Paul Geuthner; Leipzig, Otto Harrassowitz, 1908.

- MINGANA, A., Sources syriaques. Vol. I. Mšiḥa-Zkha (Texte et traduction). Bar-Penkayé (Texte). Leipzig, Otto Harrassowitz, 1908.
- Mitteilungen der deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens. Bd. xI, Teil 1 und 2. Tokyo, 1908.
- MOBERG, AXEL, Buch der Strahlen. Die größere Grammatik des Barhebräus. Übersetzung nach einem kritisch berichtigten Texte mit textkritischem Apparat und einem Anhang zur Terminologie. Einleitung und 2. Teil. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.
- Oriens Christianus. Römische Halbjahrhefte für die Kunde des christlichen Orients. Mit Unterstützung der Goerresgesellschaft herausgegeben vom Priesterkollegium des deutschen Campo Santo unter der Schriftleitung von Dr. Franz Cöln. vi. Jahrgang, 1. und 2. Heft. Rom, Tipografia Poliglotta; Leipzig, Otto Harrassowitz, 1906.
- Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei, Classe di scienze morali, storiche e filologiche, Serie quinta, Vol. XVI, fasc. 6°—12°, e Indice del Volume; Vol. XVII, fasc. 1°—6°. Roma, Tipografia della Accademia, 1907.
- Revue Biblique Internationale publiée par l'École Pratique d'Études Bibliques, établie au Couvent Dominicain Saint-Étienne de Jérusalem. Nouvelle Serie. v. année, No. 4. Octobre 1908. Paris, V. LECOFFRE, 1908.
- Rivista degli Studi Orientali pubblicata a cura dei professori della scuola orientale nella R. Università di Roma. Anno I. Volume I., Fasc. 2—4. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907/8.
- Seidel, Ernst, Mechithar's des Meisterarztes aus Her "Trost bei Fiebern". Nach dem Venediger Drucke vom Jahre 1832 zum ersten Male aus dem Mittelarmenischen übersetzt und erläutert. (Gedruckt mit Unterstützung der Puschmannstiftung an der Universität Leipzig.) Leipzig, J. A. Barth, 1908.
- Series, Semitic Study, edited by RICHARD J. H. GOTTHEIL, (Columbia University) and Morris Jastrow Jr., (University of Pennsylvania). Nr. VIII: Selections from Arabic Geographical Literature edited with notes by M. J. DE. GOEJE. Leiden, E. J. Brill, 1907.
- Sieg, E., Verzeichnis der Bibliotheca Indica und verwandter Indischer Serien, nach Werken und Nummern. Sonderabdruck aus dem "Zentralblatt für Bibliothekswesen", Jahrgang 24, 1907, Heft 11. Leipzig, O. HARRASSOWITZ, 1908.
- SMITH, VINCENT A., The Early History of India from 600 B. C. to the Muhammadan Conquest, including the invasion of Alexander the Great. Second edition, revised and enlarged. Oxford, Clarendon Press, 1908.
- Survey, Linguistic, of India. Vol. 1x. Indo-Aryan Family, Central Group.

  Part III. The Bhil Languages, including Khandési, Banjari or Labhani,

- Bahrūpiā & c. Compiled and edited by G. A. Grierson. India, Calcutta, Office of the Superintendent of Government Printing, 1907.
- Testament, Old, and Semitic Studies, in Memory of William Rainey Harper, edited by Robert Francis Harper, Francis Brown, George Foot Moore. Vol. I. and II. Chicago, The University of Chicago Press, 1908.
- THALHEIMER, A., Beitrag zur Kenntnis der Pronomina personalia und possessiva der Sprachen Mikronesiens. Stuttgart, J. B. Metzler, 1908.
- THOMSEN, PETER, Systematische Bibliographie der Palästina-Literatur, auf Veranlassung des deutschen Vereins zur Erforschung Palästinas bearbeitet.

  1. Bd., 1895—1904. Leipzig und New York, Rudolf Haupt, 1908.
- Thought, Indian. A Quaterly, devoted to Sanskrit Literature, edited by G. Thi-BAUT and GANGANATHA JHA. Vol. I. No. 4. Published by the Editors, ALLAHABAD. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.
- Tolman, Herbert Cushing, The Behistan Inscription of King Darius. Translation and critical notes to the Persian text with special reference to recent reexaminations of the rock. (Vanderbilt University Studies, founded by A. H. Robinson.) Nashville, Tenn. Published by Vanderbilt University. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1908.
- Virolleaud, Ch., L'Astrologie Chaldéenne, Fasc. 3. Le livre intitulé «enuma (Anu) <sup>ilu</sup>Bêl» publié, transcrit et traduit. Texte cunéiforme, Ishtâr. Paris, Paul Geuthner, 1908.
- WINCKLER, HUGO, Die babylonische Geisteskultur in ihren Beziehungen zur Kulturentwicklung der Menschheit. (Wissenschaft und Bildung. Einzeldarstellungen aus allen Gebieten des Wissens, 15.) Leipzig, QUELLE & MEYER, 1907.
- Woitsch, L., Aus den Geschichten Po-Chü-i's. Peking, 1908.
- Woltsch, L., Einige Hsieh-Hou-Yü. Peking, 1908.
- Woltsch, L., Zum Pekinger Suhua, I. Teil. Peking, 1908.



.

·

•

•

•

· .

